
الجـــائــزة
الاربعاء  9محرم 1435 هـ - 13 نوفمبر 2013م العدد 80

تأسيس هيئة دولية من النخب الثقافية 
للأزمات البشرية في ختام الدورة 13

جلسات المؤتمر تؤكد على دور  
الديموقراطية للوصول إلى عالم بلا صراعات

عبدالعزيز سعود البابطين:
علينا تحويل الحوار من أفكار

إلى برامج عمل واقعية



2

من
المؤتمر



الجـــــائزة
الأربعاء  9محرم 1435 هـ - 13 نوفمبر 2013م العدد 80

الـجـــائــــزة
مجلة غير دورية

صاحبها ورئيسها المسؤول
عبدالعزيز سعود البابطين

رئيس التحرير
عبدالرحمن خالد البابطين

مدير التحرير
عـــــــدنان فــــــــرزات

سكرتير التحرير والتدقيق اللغوي
محمــــود البجــــالي

هيئة التحرير والترجمة
عبـــدالمنعم سالــم

أحمد فضل شبلول
لـــــورا باتــن

د. عبدالسميع الأحمد
عـــــــدنان محــــرز

الإخراج
محمد العلي

الصـــف والتنـــفيــذ
أحمد متولي

تصوير
طارق اركاز

هاتف المؤسسة
الگويـــــــت ص.ب 599  الصـــفــــــاة 13006، 

هـــــاتــــــــــف: 22406816 - 22415172
فـــــــاگس: 22455039 )00965(

مــــوقع المؤســــــــسة
www.albabtainprize.org

البريد الإلگتروني
Email: Kw@albabtainprize.org

 
albabtainprize

إن أبرز ما توصلنا إليه في ندوة »الحوار العربي الأوروبي في القرن الحادي والعشرين.. 
نحو رؤية مشتركة« هو إيجاد واقع مخالف للعبارة التي قالها الشاعر الإنكليزي الشهير 

كبلنغ بأن »الشرق والغرب لن يلتقيا«.
وبحسب ما شاهدنا من توق وشغف في التقارب لدى كل الأطراف، فإن فطرة التسامح 
من  رأينا  وقد  والصراعات.  النزاعات  بإثارة  المتعلقة  الاستثناءات  على  تتغلب  التي  هي 
جانب المفكرين العرب والغرب في هذه الندوة كيف ينظرون إلى الشرق والغرب على أنهما 
يحملان بذور التقائهما قبل خصال فرقتهما الطارئة على الفطرة الإنسانية في التسامح.

لقد كانت عبارة الشاعر الإنكليزي الشهيرة كبلنغ »الشرق شرق والغرب غرب لن يلتقيا« 
نتاج عصر حمّى الصراعات التي أصابت بعض بلدان العالم ودفعتها إلى أن تبسط سلطانها 

على بعضها، ولكن هذا لا يعني انتفاء مقومات اللقاء على أرضيات وطموحات مشتركة.
فمن ناحية الغرب، فإن أوروبا ليست كتلة صماء تقُبل أو ترُفض بمجملها دون نقاش، فالمشهد 
الأوروبي حافل بالعناصر الإيجابية، ولدى أوروبا الكثير مما يمكن الاستفادة منه، فهناك أوروبا 

حقوق الإنسان، وأوروبا عصر التنوير، وأوروبا العلم والأدب والفن، وأوروبا العمل والإنجاز.
من  الكثير  وفيه  والإيجابية.  السلبية  بتناقضاته  العربي  الوطن  على  أيضًا  ينطبق  الأمر  وهذا 
الموروث الحضاري الذي أعطى مثاًال رائعًا عن التعايش بين مختلف الأديان، كما في الأندلس وغيرها.
لذلك يتوجب على الطرفين عمل مراجعة فكرية عميقة للذات وللآخر، خصوصًا بعد 

أن أدرك الغرب عقم الهيمنة، وأدرك الشرق عقم الانغلاق على الذات.
وأصبح الجو مهيئاً اليوم لعلاقة من نوع جديد، علاقة تنطلق من تعميم شعارات الثورة 
الأوروبية الأم: الثورة الفرنسية، وهي: »الحرية والإخاء والمساواة« لتشمل أقطار العالم لا 

أن تقتصر على الفضاء الأوروبي.
بإمكان أوروبا بعد أن رتبت بيتها الداخلي ووحدت أمرها أن تكون رائدة في استغلال 
ا لها في المستوى العلمي والحضاري،  قوتها وثروتها لمساعدة الآخر على الارتقاء ليكون ندًّ

وهذا واجب إنساني وأخلاقي لا يمكن التغاضي عنه.
ونحن في الوطن العربي لا نريد للذاكرة المثخنة بالجراح أن تقف في وجه المستقبل، 
إننا وإياكم نتطلع إلى الأمام مخلفين وراءنا قرونًا من التعصب، والحروب، وليس بوسعنا إلا 

التوافق على بناء عالم جديد يقوم على العدالة واحترام الآخر، والثقة المتبادلة.
أصبح الحوار ضرورة لكي يتعرف كل طرف إلى الآخر بشكل صحيح، ولكي يبُنى على 

هذا التعارف تعاون للفائدة المشتركة.
ولن يكون الحوار مجديًا ما لم يتبلور في مؤسسات، ويتجسد في برامج ومشاريع، بحيث 

تتحول الأحاديث إلى عمل، والعمل إلى نتائج ملموسة تقرب بين الأمم والشعوب.
الندوة أن نثبت بأن مقولة الشاعر الإنكليزي مخطئة، وأن بإمكان  بإمكاننا بعد هذه 
الشرق والغرب أن يلتقيا، لا في لحظة من اللحظات، بل في مسيرة نحو بناء مستقبل يكفل 

لجميع الشعوب حقها في الحرية والكرامة والسلام.
عبدالعزيز سعود البابطين

الشرق والغرب يلتقيان



4

ملتقى الحوار العربي - الأوروبي ناقش في جلســــته الأولـى إعـادة النظر في مفهوم الديمقراطية

جاء ذلك في كلمة القاها الشيخ محمد 
السابق في  الكويت  دول��ة  وزي��ر خارجية  وهو 
جلسة )اعادة النظر في مفهوم الديمقراطية( 
في اطار اعمال الدورة ال13 لمؤسسة جائزة 
الشعري  للابداع  البابطين  سعود  عبدالعزيز 
المعنونة )الحوار العربي - الأوروبي في القرن 
الحادي والعشرين .. نحو رؤية مشتركة( التي 

دشنها البرلمان الاوروبي.

وق�����ال ال��ش��ي��خ م��ح��م��د »ن���ق���ف ضد 
نبذها  او  اي���ران  على  ح��رب  بشن  التهديد 
فنحن بحاجة الى اشراك ايران وجذبها لكن 
ما نراه يحدث في مفاوضات دول )مجموعة 
خمسة زائ���د واح���د( ب��ش��أن ب��رن��ام��ج اي��ران 
التي سوف  الأساسية  الأط��راف  ان  النووي 
المفاوضات  هذه  بنتائج  مباشر  بنحو  تتأثر 

هي دول الجوار«.
وتابع »نرى في حالة كوريا الشمالية 
ع��ل��ى س��ب��ي��ل الم���ث���ال اش�����راك ج��م��ي��ع ال���دول 

على  مقاعد  لديهم  فجميعهم  لها  الم��ج��اورة 
ط��اول��ة الم��ف��اوض��ات وي��ش��ارك��ون ف��ي اي��ج��اد 
ت��س��وي��ة لأزم����ة ال��ب��رن��ام��ج ال���ن���ووي ل��ك��وري��ا 

الشمالية«.
اعتقاده  ع��ن  محمد  الشيخ  وأع���رب 
بم��ق��درة الاتح���اد الاوروب����ي على ت��أدي��ة دور 
في  مقعد  ع��ل��ى  المنطقة  دول  ح��ص��ول  ف��ي 

مفاوضات الملف الايراني النووي.
واختتمت دول )مجموعة خمسة زائد 
وبريطانيا  المتحدة  ال��ولاي��ات  وه��ي  واح���د( 
وفرنسا وروسيا والصين وألمانيا في جنيف 
المفاوضات  من  اي��ام  ثلاثة  الماضي  السبت 
التي رأستها الممثلة العليا للسياسة الخارجية 
اشتون  كاثرين  الاوروب���ي  بالاتحاد  والأمينة 
واتفقت على اللقاء مجددا في العشرين من 

نوفمبر الجاري.

التابع  الحكماء  مجلس  عضو  انتقد   - )كونا(  بروكسل 
السالم  صباح  محمد  الدكتور  الشيخ  المتحدة  للأمم 
المنعقدة  المفاوضات  العربية من  الدول  استبعاد  الصباح 
تلك  تكون  ان  من  محذرا  النووي  ايران  ملف  بشأن 

المفاوضات »على حساب الوطن العربي«.



5

من جهة أخرى استذكر الشيخ محمد 
الوطن  في  السياسية  التداعيات  كلمته  في 
بائع  اح����راق  ح���ادث  اشعلها  ال��ت��ي  ال��ع��رب��ي 
سنوات  ثلاث  قبل  نفسه  التونسي  الخضار 
التي  ال��ش��دي��دة  الفقر  ح��ال  على  اع��ت��راض��ا 

يتكبدها.
وش���دد ع��ل��ى ام��ك��ان��ي��ة اوروب����ا القيام 
بدور ايجابي وفاعل في دول الربيع العربي 
عبر تحفيز التعاون في ثلاثة قطاعات هي 

الاقتصاد والامن وعلم البيئة.
وأش��ار ال��ى تجربة الاتح��اد الاوروب��ي 
دول  بين  التكامل  عملية  في  النطاق  واسعة 
انها  معتبرا  ال��س��اب��ق��ة  السوفيتي  الاتح����اد 

تجربة يمكن ان يتعلم منها الوطن العربي.
والوطن  اوروب��ا  على  يتعين  ان��ه  ورأى 
العربي دعم الفصائل المعتدلة في سوريا من 
والمتطرفين«  »الأصوليين  ابعاد  ضمان  اجل 

عن السلطة.
البوسنة  وزراء  رئيس  ق��ال  جهته  من 
في  سيلاجيتش  ح��ارث  السابق  وال��ه��رس��ك 
كلمة افتتاح جلسة )اعادة النظر في مفهوم 
الديمقراطية( »أرى تقدما في الحوار العربي 

- الأوروبي وكلي أمل في مستقبل الحوار«.
»ه��ؤلاء  ح��ارث سيلاجيتش  وأض���اف 
م��ن ي��ؤم��ن��ون ب��الح��وار ال��ع��رب��ي - الأوروب����ي 
هم من جعلوه واقعا .. هنا رجل عمل دون 
ك��ل��ل م��ن اج���ل م��س��اع��دة الأف����راد ع��ل��ى فهم 
بعضهم الاخر وهو شاعر عظيم ايضا وهو 
سعود  عبدالعزيز  البابطين  مؤسسة  رئيس 

البابطين«.
موحد  مبدأ  »الديمقراطية  ان  ورأى 
لأننا جميعا نتوافق على انها جيدة لنا ويتعين 
عولمتها الأمر الذي يعني اننا نساهم جميعا 
في هذه الديمقراطية ونعيد صياغة ومفهوم 

تطبيق الديمقراطية«.
وبين انه لا يمكن تطبيق الديمقراطية 

بسبب  العالم  دول  جميع  في  مماثل  بشكل 
اختلاف الماضي والثقافات.

»الديمقراطية  ان  ق��ائ�ال  واس��ت��درك 
تح��ول نموذجي  ال��ى  ونحتاج  ال��ع��دال��ة  تعني 
اح��ت��رام  م��ش��ددا على أهمية  ال��ف��ور«  وع��ل��ى 

البشرية.
لبنان  وزراء  رئ��ي��س  ق���ال  ج��ه��ت��ه  م��ن 
في  القاها  كلمة  في  السنيورة  فؤاد  الاسبق 
بتغيرات  ال��ع��رب��ي يم��ر  ال��وط��ن  ان  الج��ل��س��ة 
وعلاقته  مستقبله  تح���دد  س���وف  ت��اري��خ��ي��ة 

بأوروبا.

ودع���ا ال��ى اس��ه��ام الاتح���اد الاوروب���ي 
في  المدنية  المجتمعات  بناء  في  اق��وى  ب��دور 
الوطن العربي وفي ايجاد حل عادل للقضية 
فلسطينية  دول��ة  تأسيس  عبر  الفلسطينية 
الشعب  م��ع��ان��اة  ان��ه��اء  ف��ي  وك��ذل��ك  مستقلة 

السوري.
ي��ذك��ر ان الج��ل��س��ة اخ��ت��ت��م��ت ب��ت��ب��ادل 
ان  على  المشاركين  بين  والاج��اب��ات  الأسئلة 
بقضايا  تتعلق  بمناقشات  اعمالها  تواصل 

الاعلام والتعليم والمواطنة.

ملتقى الحوار العربي - الاوروبي ناقش في جلســــته الأولـى إعـادة النظر في مفهوم الديمقراطية



6

الجلسة  تناولت   - )ك��ون��ا(  بروكسل 
جائزة  لمؤسسة  الـ13  ال����دورة  م��ن  الثانية 
عبدالعزيز سعود البابطين للإبداع الشعري 
م��وض��وع )وس��ائ��ل ال��ت��واص��ل الاج��ت��م��اع��ي..

فيها  ش��ارك  للديموقراطية(  جديدا  فضاء 
إعلاميون من دول عربية وأوروبية.

  وق��ال الم��ش��ارك الأول ف��ي الجلسة 
الإع�ل�ام���ي الم���ص���ري ج���م���ال غ��ي��ط��اس إن 
بوك(  )فيس  الاجتماعي  التواصل  برنامج 
الثورات  في  الكبير  الأثر  له  كان  بالتحديد 
ال��ت��ي ش��ه��دت��ه��ا م��ص��ر م���ؤك���دا أن وس��ائ��ل 
ظاهرة  من  جزء  هي  الاجتماعية  الاتصال 
الرقمية  »الديموقراطية  عليها  اطلق  أكبر 
لإنتاج  التكنولوجيا  اس��ت��خ��دام  تعني  وه��ي 
واصدار وترتيب وتخزين وتوزيع أي بيانات 
ومعلومات يمكن استخدامها من قبل عامة 
الناس وتساهم في تفعيل قيم الديموقراطية 
من المشاركة في الانتخابات واتخاذ القرار 

الحقيقي  وال��ت��ق��ديم  التعبير  ف��ي  والح��ري��ة 
لأداء السلطة القائمة«.

وأض�����اف غ��ي��ط��اس إن���ن���ا ال���ي���وم في 
»صدد صراع بين آلة التكنولوجيا الحديثة 
والغازية للمجتمعات وما تحمله من قدرات 
وامكانيات وبين آلة القمع المتجذرة في هذه 
»شهد  ال��ص��راع  ه��ذا  أن  مبينا  المجتمعات« 
منذ  كانت  فالأولى  تمايز  بينهما  مرحلتين 
تسعينيات القرن الماضي وحتى العقد الأول 
العارم  الإلكتروني  بالصخب  تتميز  وكانت 
يقابله قدرة من الآليات قمع ذلك الصخب 
وان هذا  الشارع  إلى فعل في  ومنع تحوله 
الوضع انقلب في عام 2011 حيت استطاع 
مستخدمو تلك وسائل الاتصال التكنلوجية 
ويذهبوا  القمع  آلية  قبضة  م��ن  يفلتوا  أن 

بمطالبهم للشارع«.

وم����ن ج��ان��ب��ه��ا اع��ت��ب��رت الإع�الم��ي��ة 
ال��ل��ب��ن��ان��ي��ة والإي���ط���ال���ي���ة ن���اه���دة ن��ك��د أن 

وس����ائ����ل الاع����ل���ام ال���ت���ق���ل���ي���دي���ة »أف���ض���ل 
ال����دول ال��ديم��وق��راط��ي��ة لأن��ه��ا أك��ث��ر أم��ان��ة 
للديموقراطية«  وض��ام��ن��ة  للديموقراطية 
الوسائل  تلك  في  الصحافيين  »لأن  معللة 
التقليدية مسؤولون يحاسبون على ما يقولون 
والمشاهدين  ال��ق��راء  أم���ام  مسؤولية  ول��ه��م 
والمستمعين ولهم أخلاقيات مصداقية التي 

تعتبر مهمة جدا في الاعلام«.

الاجتماعية  الوسائل  إن  نكد  وقالت 
أكبر  لرقعة  وتغطيتها  سرعتها  من  بالرغم 
سواء  المصداقية  ينقصها  انه  إلا  جغرافيا 
من المعلومات المغلوطة أو عدم ذكر المصادر 
أو  للكاتب  الحقيقية  الشخصية  واخ��ف��اء 
ال��ن��اش��ر ب��الاض��اف��ة ال���ى ال��ك��م ال��ه��ائ��ل من 
الاش���اع���ات والم��ن��ت��ف��ع�ني ب��ط��رق غ��ي��ر أمينة 

للوصول الى أهدافهم السيئة في الغالب.

وأك����دت ان ال��ش��ب��ك��ات الاج��ت��م��اع��ي��ة 
ذلك  وإن  وتفاصيلها  ال��ن��اس  حياة  تكشف 

وسائل التواصل الاجتماعية ودعمها للديموقراطية
في الجلسة الثانية من الحوار العربي الأوروبي



7

ن���وع م��ن أن����واع ال��ديم��وق��راط��ي��ة مبينة أن��ه 
الوسائل  تلك  م��ن  الح��ذر  نتوخى  ان  يجب 
المعلومات  عن  الافصاح  بعدم  الاجتماعية 
الم��ه��م��ة وال��دق��ي��ق��ة أو ت��ل��ك ال��ت��ي ق��د تسئ 
»الح��ل  وان  طائفة  أو  معينة  جماعة  ال��ى 
الأفضل هو التواصل المستمر بين الوسائل 
الحديثة  والاجتماعية  التقليدية  الإعلامية 
للتكامل وتنتج وسطا اعلاميا جديدا يجمع 
الديموقراطية  تحتاجها  التي  الحرية  بين 

والمسؤولية اتجاه ما يقوله المرء«.

وب�����دوره ق���ال ج��وزي��ف م��ي��ف��س��ود أن 
الوسائل الاجتماعية كان لها الوطأة الكبيرة 
الأخ��رى  والم��ج��الات  السياسي  العالم  على 
قبضة  في  كان  الذي  التحكم  وانها كسرت 
ذل��ك  ال��ت��ق��ل��ي��دي��ة ليصبح  الاع��ل�ام  وس��ائ��ل 

أن  إل��ى  مشيرا  الشعب  عامة  بيد  التحكم 
أهمها  وم��ن  المختلفة  السياسية  الأح���داث 
ما يطلق عليه »الربيع العربي« قد أظهروا  
اهمية وسائل الاجتماع وانها فتحت مجالا 
بالتعبير  وللناس  الديموقراطية  أمام  كبيرا 
عن أنفسهم بحرية واشراك شرائح أكبر من 
المجتمع في اتخاذ القرارات ومصير الدول 

ومنها الطبقة الفقيرة مثلا.

وأض���اف ميفسود أن��ه��ا اي��ضً��ا أث��رت 
ع��ل��ى أول���ي���ات الح��ك��وم��ات ب���إش���راك فئات 
إي��ج��اب��ي��ات  ول��ه��ا  أي��ض��ا  المختلفة  الم��ج��ت��م��ع 
تبادل  عدة اخرى أهمها الحد من تكاليف 
وسائل  ال��ى  بالنسبة  وخصوصا  المعلومات 
الاعلام التقليدية بدلا من ارسال المراسلين 
وال��ت��ك��ال��ي��ف الم��ت��ع��ل��ق��ة ل��ذل��ك لأن����ه أص��ب��ح 

في  المشاركة  العاديون  والناس  الأشخاص 
نقل تلك المعلومات والبيانات وبشكل لحظي 

في الآونة الحالية.

وب��ي�ن أن����ه ف���ي ال��ب��ع��ض الأح���ي���ان 
»الاس��ت��خ��دام الخ��اط��ئ ل��وس��ائ��ل الاع�الم 
ال��ت��واص��ل الاج��ت��م��اع��ي ومنها  ووس���ائ���ل 
آثارهم   وتعقب  المواطنين  على  التجسس 
حكومات  هناك  ال��وق��ت  نفس  ف��ي  ولكن 
تقوم باحترام ما يسمى الحق الشخصي« 
البحوث في الآونة الأخيرة  ان  مستنتجا 
بينت ان وس��ائ��ل الاع�ل�ام وال��ت��واص��ل لا 
تؤدي دائما إلى الديموقراطية المثلى التي 

نصبو لها.

ال��ب��وس��ن��ة  وزراء  رئ���ي���س  أع������رب 
سيلاجيتش  حارث  د.  السابق  والهرسك 
ع����ن ت���ق���دي���ره لج���ه���ود رئ���ي���س م��ؤس��س��ة 
البابطين  س��ع��ود  ع��ب��دال��ع��زي��ز  ال��ب��اب��ط�ني 
أوروب��ا  بين  والتفاهم  الح��وار  في تحفيز 

والوطن العربي.

جاء ذلك في تصريح لوكالة الأنباء 
سيلاجيتش  ح���ارث  د.  )ك��ون��ا(  الكويتية 
الـ13  الدورة  على هامش انطلاق أعمال 
م��ن م��ؤس��س��ة ج��ائ��زة ع��ب��دال��ع��زي��ز سعود 
عنوان  تحت  الشعري  ل�الب��داع  البابطين 
القرن  ف��ي  الأوروب���ي  العربي -  )الح���وار 
الحادي والعشرين .. نحو رؤية مشتركة(.

وق����ال س��ي�الج��ي��ت��ش إن ال��ب��اب��ط�ني 
رجل يعمل دون كلل من أجل جعل الأفراد 
نتيجة  لذلك  وأن  بعضا  بعضهم  يفهمون 

الملتقى  »ه����ذا  أن  إل���ى  م��ش��ي��را  ح��ت��م��ي��ة« 
العربية   - الإسلامية  المؤسسة  أن  يظهر 
مفتوح  قلب  من  هنا  معها  برسالة  تأتي 
الثقافات الإسلامية  لشخصية عامة في 

- العربية وهي رسالة مهمة للغاية«.
ول��ف��ت إل����ى الأوض������اع والأزم�����ات 
ال��ق��ائ��م��ة ف���ي م��خ��ت��ل��ف ال�����دول ال��ع��رب��ي��ة 
والاسلامية التي تحكمها عناصر مختلفة 
ما يحتم ايجاد مبدأ موحد قائلا »هناك 

اجماع على الديمقراطية«.
ورأى سيلاجيتش أن الحوار سوف 
يسهم في إزالة سوء الفهم بشأن الإسلام 
ف��ي أوروب����ا م��ؤك��دا الح��اج��ة »ال���ى تفهم 
معنى الديمقراطية ومعنى العدالة بكفاءة 

جديدة«.
وأضاف »لا يمكن أن تكون حقوق 
الان��س��ان م��ل��فً��ا« م��ؤك��دا أه��م��ي��ة »تح��ري 

الحقيقة والصدقية«.

وأشار في هذا الصدد إلى التعصب 
والتفرقة في مختلف أنحاء العالم.

د. حارث سيلاجيتش : لمؤسسة البابطين دور
في تحفيز التفاهم بين العرب والغرب



8

الجلسة  ناقشت   - )ك��ون��ا(  بروكسل 
الثالثة من الدورة ال13 من مؤتمر مؤسسة 
للابداع  البابطين  سعود  عبدالعزيز  جائزة 
الشعري )التعليم والمواطنة. أدوات أساسية 

للقرن الحادي والعشرين(.

وترأس الجلسة المستشار الاقتصادي 
في الديوان الأميري الكويتي الدكتور يوسف 
الإبراهيم الذي وضح ان الجلسة هذه تناقش 
دور المؤسسات التعليمية في تأكيد المواطنة 
ونسبة نجاحها في ذلك الهدف خاصة في 
الوطن العربي وايضا تطرقها لدور المواطنة 
في تطوير العملية التعليمية مشيرا الى عدة 
دراسات حول الفجوات القائمة بين التعليم 
بقية  ت��ارك��ا  مستقبلا  والتوظيف  والتربية 
ومناقشة  بشرح  الأربع  للمتحدثين  الجلسة 

تلك النقاط.

وب����دوره اس��ت��ه��ل ال��ب��اح��ث الاع�الم��ي 
وال��ث��ق��اف��ي م���ن ف��ل��س��ط�ني خ��ال��د الح���روب 
والم��واط��ن��ة  التعليم  ان  بالتأكيد  مناقشته 

مرتبطان بشدة مع بعض مشيرا الى ان من 
أكثر اعاقات التعليم في الوطن العربي هو 
أنها تأتي من قبل مؤسسات وتخرج منتجات 
التعليم  ه��ذا  وان  نقديين  غير  مواطنين  أو 
بالمواطنة  يدفعوا  أف���رادا  يقدم  لا  يدفعون 
ال��ن��اج��ح��ة خ��ص��وص��ا ف��ي ه���ذه ال��ف��ت��رة من 

الزمن«.

»التسامح  م��ف��ه��وم  الح����روب  وان��ت��ق��د 
انني اتسامح  الذي يخلق الأفضليات حيث 
معك بالرغم من قناعتي بأني أفضل منك 
ن��ب��ي��ل ف��أت��س��ام��ح م��ع��ك« مفضلا  ان��ن��ي  الا 
مصطلح »التعايش الذي يقر انه ليس بيننا 
احد أفضل من الآخر وانه اقتناع ان الجميع 
والمسؤوليات  الواجبات  حيث  من  سواسية 

والحقوق ايضا في المجتمع أو الدولة«.

للقيم  الاع��ت��ب��ار  اع���ادة  »علينا  وح��ث 
وحضارتنا  ثقافتنا  في  والعالمية  الانسانية 
ما وصلت  الى  القيم  بتلك  لنصل  وتاريخنا 
ديموقراطية  من  الأخ��رى  الح��ض��ارات  اليه 

وتسامح وتقبل الرأي الآخر واعطاء المصالح 
المشتركة الأولية بعيدا عن الطائفية والقبلية 

والتحيزات بشتى أنواعها«.

وب������دوره اس��ت��ه��ل ال���دك���ت���ور ف���ي علم 
السياسية والمتخصص في العلاقات الدولية 
في المجلس الأوروبي سايمون بيترمان كلمته 
فريدرخ  الألم��ان��ي  الفيلسوف  م��ن  باقتباس 
نيتشه »للتعليم الكلمة الأخيرة« مقرا بذلك 
أهمية التعليم والتربية عند الصغار والكبار 
العنصرية  وم��ك��اف��ح��ة  الم��واط��ن��ة  لاح���ت���رام 
واحترام  الجنسين  بين  والم��س��اداة  والتمييز 

حقوق الانسان.

وقال الدكتور بيترمان انه يجب عينا 
ان نروج وبشكل مستمر للاختلاف البشري 
سواء من لون أو دين أو موقع جغرافي أو 
الخلفية الثقافية وعن طريق وسائل التعليم 
بالاضافة الى تضافر الجهود المهمة الأخرى 
نخلق مواطنين  والمجتمع حتى  الأس��رة  مثل 
ومسؤولية  المسؤولية  تحمل  على  ق��ادري��ن 

الجلسة الثالثة من مؤتمر مؤسسة البابطين للابداع الشعري 
في بروكسل تنقاش )التعليم والمواطنة(



9

م��ج��ت��م��ع��ات��ه��م وي��س��اه��م��ون ب��ف��اع��ل��ي��ة في 
الاقتصادية  والتنمية  السياسية  العملية 

وتطوير المجتمع.
   وشدد انه يجب ان تستند الطرق 
والمناقشة  الحوار  الدراسية على  والمناهج 
أصواتهم  الشباب  واعطاء  الحر  والتعبير 
عن  لرغباتهم  والاس��ت��م��اع  عنها  للتعبير 
ط��ري��ق ال���وس���ائ���ل الاب���داع���ي���ة الان��س��ان��ي��ة 
شعر  م��ن  ب��أن��واع��ه  الأدب  م��ث��ل  المختلفة 
خلالهم  من  لنكون  موسيقى  أو  ومقالات 
حضارتنا الحية والمتطورة مع مرور الوقت 

وتتفاعل مع المتغيرات الدائمة عليه.
الثقافي  التعدد  ان  بيترمان  وذك��ر 
أمام  عائقًا  وليس  فرصة  يكون  ان  ينبغي 
ان  ال��ى  مشيرا  وال��ت��ب��ادل  للتعلم  الجميع 
التعليم  بجودة  مرتبطة  المستدامة  التنمية 
وعلينا صب كل تركيزنا على تطوير العملية 

التعليمية والتثقيفية لأفراد مجتمعاتنا.

التاريخ  استاذ  تطرق  أيضا  وب��دوره 
م��ن الم��غ��رب ال��دك��ت��ور ع��ب��دال��واح��د أكمير 
ال���ى ال���ع���رب الأوروب����ي��ي�ن وم��اص��ل��وا ال��ي��ه 
واجهوها  التي  والصعوبات  مناصب  م��ن 
الأجيال  عند  الثقافية  التعددية  خصوصا 
الحالية فالعديد منهم قد لا ينتمي للهوية 
المنتصف  في  وانم��ا  الأوروب��ي��ة  أو  العربية 
انها  »اعتقد  صعوبات  يشكل  ق��د  وال���ذي 
س��ت��ت�الش��ى م���ع م����رور ال���وق���ت م��ث��ل ق���ارة 
من  العديد  أصبح  التي  الجنوبية  أمريكا 

قياديها من أصول عربية«.

من  بالعديد  أكمير  ال��دك��ت��ور  واش���اد 
تساهم  التي  العربية  الأوروب��ي��ة  المؤسسات 
أمام  الطريق  وتنوير  الصعوبات  تذليل  في 
دول  ع��دة  ال��ى  مشيرا  الشباب  من  العديد 
من  جعلتا  ال��ل��ت��ان  وإس��ب��ان��ي��ا  بلجيكا  منها 
الدولة  يتجزأ من  الدين الاسلامي جزء لا 
للاختلافات  احتراما  يمثل  وهذا  والمجتمع 
الانسانية وتوافقا على احترام الأديان كلها.

وم���ن ج��ان��ب��ه س��ل��ط ال��ض��وء اس��ت��اذ 
القانون المقارن من إيطاليا الدكتور لويجي 
للتعليم هي  الرئيسية  المشكلة  ان  موجيا  
شديدة  أصبحت  مجتمعات  م��ع  التعامل 
التعقيد وتتعدد من حيث اللغات والديانات 
والخلفيات الثقافية مشيرا الى ان الحوار 
ال����ذي ن��ب��ح��ث ال��ي��ه ي��ج��ب ان ي��ه��دف ال��ى 
داخ��ل  المشتركة  وال��رؤي��ة  المصالح  ت���وازي 
الم��ج��ت��م��ع ال���واح���د وب�ي�ن ال��ن��اس ال��ع��ادي�ني 
الثقافة  دور  على  مشددا  المسؤولين  قبل 
في  المختلفة  الابداعية  الانسان  ومجالات 

بالمواساة  المتبادل  والاع��ت��راف  الآخ��ر  فهم 
والعدالة المجتمعية.

يجب  التعددية  ان  موجيا  واض��اف 
ان تحترم »لتكون وقودا للتسامح والتعايش 
التعليم  خ�الل  من  البشرية  للتنمية  واداة 
والتربية في جميع المجالات في المجتمع« 
موضحا ان الديموقراطية الصحيحة يجب 
المجتمع  أط��ي��اف  جميع  فيها  ي��ش��ارك  ان 
في  ودور  وكبير صوت  لكل صغير  ويكون 

مجتمعه اقتصاديا وسياسيا واجتماعيا.



10

جائزة  لمؤسسة  عشرة  الثالثة  ال���دورة  في  المشاركون  أص��در 
عبدالعزيز سعود البابطين للإبداع الشعري بيانًا ختاميًا، أعلنوا من 
والفكرية من  الثقافية  النخب  دولية تضم  تأسيس هيئة  خلاله عن 
مختلف أنحاء العالم لمواجهة الصراعات الدولية بتكريس المزيد من 
الحوار والتسامح وتطبيقه على أرض الواقع من خلال التواصل مع 

زعامات وقيادات العالم السياسية والفكرية.

وفي ما يلي نص البيان:

مؤسسة  بين  وبالتعاون   2013 نوفمبر   12  -  11 بين  فيما 
جائزة عبدالعزيز سعود البابطين للإبداع الشعري والبرلمان الأوروبي، 
من  عدد  وبحضور  ببلجيكا،  بروكسل  في  البرلمان  مقر  في  عُقدت 
والأوروبيين،  العرب  من  المهتمين  والأكاديميين  والمثقفين  السياسيين 
ندوة »الحوار العربي الأوروب��ي في القرن الحادي والعشرين.. نحو 
رؤية مشتركة«، وناقش الحاضرون على مدى يومين متتاليين عددًا 

من الموضوعات التي تهم الطرفين منها:

1 - إعادة التفكير في الديموقراطية.

2 - وسائل التواصل الاجتماعي.. فضاءً جديدًا للديموقراطية.

3 - التعليم والمواطنة.. أدوات أساسية للقرن الحادي والعشرين.

العالم  بها  التي يمر  التاريخية  المرحلة  أن  على  أجمعوا  وقد 
وخاصة المنطقة العربية هي مرحلة مفصلية، يجب على الجميع أن 
الأزم��ات  في تج��اوز  المساعدة  أج��ل  من  وعمق  بجدية  فيها  يفكروا 
المنذرة بمخاطر كثيرة على شعوب المنطقة وعلى أوروبا والعالم أجمع.

البيان الختامي  للدورة 13:
هيئة دولية للوقوف في وجه الصراعات

د. محمد الرميحي يلقي البيان الختامي



11

واتفق المشاركون على أن كثيرًا من 
الوقت  ف��ي  تشهد  العربية  المنطقة  دول 
الراهن تغيرات هيكلية عميقة، مثل مصر 
وسورية وتونس واليمن وليبيا ولبنان، كما 
عن  ناتجة  إره��اص��ات  أخ��رى  دول  تشهد 

هذا الحراك الكبير.

والتنمية  الأم���ن  أن  على  وأج��م��ع��وا 
لا  ول��ذل��ك  العربية  المنطقة  ف��ي  م��ه��ددان 
بد من  تضافر الجهود لفهم ما يدور في 
صحيح  بشكل  تغيرات  م��ن  المنطقة  ه��ذه 
وتحقيق  الم��خ��اص��ر  درء  م��ن  نتمكن  حتى 
وغيرها  العربية  المنطقة  ف��ي  الاس��ت��ق��رار 
من بقاع العالم التي تتراجع شيئًا فشيئًا، 
وكلها في حاجة ماسة إلى التنمية والتطور 
اقتصاديًّا وتكنولوجيًّا واجتماعيًّّا وسياسيًّا، 
الهائلة  الفجوة  تقليص  ونتمكن كذلك من 
تلك  وكانت  وجنوبًا،  شماًال  الشعوب  بين 
الفجوة سببًا في نزوح أبناء الجنوب غير 
القانوني إلى الشمال بسبب تضاؤل فرص 
العيش الكريم، ولكم حصدت تلك المغامرة 
كبيرة  ع��ار  وذل��ك وصمة  بريئة  أرواح  من 

على جبين الإنسانية.

وفي ظل تقصير المؤسسات الدولية 
والأخلاقي  الإنساني  بواجبها  القيام  في 
للتغلب على  الدولي،  القانون  المنسجم مع 
المشكلات الانسانية العميقة والمتفاقمة - 
الفاعلين  واج��ب  أن  على  المشاركون  اتفق 
والاقتصاديين  والسياسيين  المفكرين  من 
وأصحاب الضمير الحي، أن لا يقفوا عند 
حدود اللقاءات وتبادل الآراء فحسب، بل 
ال��دور ، على أهميته،  عليهم  تجاوز هذا 
بوضوح  تكشف  صلبة  مواقف  اتخاذ  إلى 
أمام الرأي العام العالمي وقادة الدول على 
حد سواء، موقف الضمير الإنساني الحي 
وعثرات  كبوات  من  البشرية  به  تمر  مما 
حياة  إل��ى  وتطلعاته  الإن��س��ان  ب�ني  تح��ول 
وإشباع الحاجات  الأمان  أساسها  أفضل، 
عليها  وح��ثّ��ت  الإن��س��ان،  عليها  فطر  التي 
الأدي����ان وال��ق��وان�ني ال��دول��ي��ة. وع��ل��ى حد 
»إن  دانتي:  الكبير  فلورنسا  شاعر  عبارة 
أس���وأ الأم��ك��ن��ة ف��ي الج��ح��ي��م، ستكون من 

الحياد  على  يقفون  ال��ذي��ن  ه��ؤلاء  نصيب 
ساعة الأزمة الأخلاقية«.

إن ذل����ك وغ���ي���ره ي��ق��ت��ض��ي إخ����راج 
مدى  على  بيننا  دار  ال��ذي  البناء  ح��وارن��ا 
اليومين الماضيين، من حيز القوة النظرية 
إلى حيز الفعل العملي؛ لنعلن عن تأسيس 
وهي  وال��ت��واف��ق،  ل��ل��ح��وار  ال��دول��ي��ة  الهيئة 
ن��خ��ب��ة م���ن المثقفين  ت��ض��م  ه��ي��ئ��ة دائ���م���ة 
بحياة  المنشغلين  والسياسيين  والمفكرين 
الإنسان وكرامته ومصيره، وتمثل الضمير 
وتمنح  العالم،  بقاع  جميع  ف��ي  الإنساني 

م��ن جهد  تستحقه  م��ا  ال��ب��ش��ري��ة  ق��ض��اي��ا 
ووقت وتكون دائمًا على استعداد للإسهام 
الصفو  يعكر  ما  كل  مواجهة  في  الفاعل 
أصحاب  م��ن  جميعنا  فلنتعاون  ال��ع��الم��ي. 
الفكر والرأي الحر وقادة العالم وزعمائه، 
ومسؤولي المنظمات الدولية لمنع كل أشكال 
والاستبداد،  والاضطهاد  والظلم  الإرهاب 
حقيقية  حلول  ولإيجاد  منابعها،  وتجفيف 
ل�ل�أزم���ات ال��ت��ي ت��ت��ع��رض ل��ه��ا الإن��س��ان��ي��ة 
وتعطل مسيرتها نحو التقدم والرخاء الذي 

ننشده للإنسان في كل مكان.



12

واح��د، وعالم واح��د، وأس��رة دولية  إلى كوكب  ننتمي  إننا جميعا  نعم، 
الحقيقة  ه��ذه  لنعرف  الأرض،  ت��راب  من  ننعتق  أن  ننتظر  فهل  واح���دة، 

الجلية؟
السماوية، ومنظمات حقوق الإنسان، قديما  الأديان  أكدت جميع  لقد 
وحديثا، هذه الحقيقة التي لا تحتاج إلى دليل، فالقرآن الكريم يبين ذلك 
كُمْ فَاعْبُدُونِ{  ةً وَاحِدَةً وَأنََا رَبُّ تُكُمْ أُمَّ بوضوح، يقول الله تعالى: }إِنَّ هَذِهِ أُمَّ

الأنبياء: ٩٢
الح��ادي  ال��ق��رن  ح��ض��ارة  سبق  فقد  وسلم  عليه  الله  صلى  النبي  أم��ا 
والعشرين بقرون، عندما أعلنها جلية واضحة في خطبة حجة الوداع، وهو 

يخاطب الجماهير المحتشدة:
)ياَ أيَُّهَا النَّاسُ  ألَا إِنَّ رَبَّكُمْ وَاحِدٌ ، ألَا وَإِنَّ أبَاَكُمْ وَاحِدٌ ، ألَا لا فَضْلَ 
لِعَرَبِيٍّ عَلىَ عَجَمِيٍّ ، ألَا لا فَضْلَ لأسَْوَدَ عَلىَ أحَْمَرَ إِلا بِالتَّقْوَى ، ألَا قَدْ 

اهِدُ الغَْائِبَ()1(. بلَغَّْتُ ؟ » قَالوُا : نعََمْ . قَالَ : » لِيبَُلِغِّ الشَّ
وهنا ننتبه إلى دقة لفظ كلام النبي ]، فهو كان يخاطب المسلمين من 
المكرمة في فريضة الحج، ومع  إلى مكة  توافدوا  الذين  الكرام  صحابته 
ذلك لم يوجه خطابه لهم قائلا: أيها المسلمون، وإنما أرسلها عامة جامعة 
لكل الناس، الشاهد منهم والغائب، وهذا يؤكد بوضوح أن هذه الحقيقة 

ليست للمسلمين خاصة، وإنما هي للناس كافة.
الاحتراب  من  ق��رون  وبعد  السحيق،  الزمن  ه��ذا  م��رور  وبعد  وال��ي��وم، 
الجنس  ه��ذا  أبناء  بين  البشرية  الصلة  حقيقة  إل��ى  البشر  تنبه  العالمي، 
أن  بعد  الإنسان،  وأخاه  الإنسان  تربط  التي  القربى  إلى  والتفتوا  المكرم، 
مزقتهم القوميات، وطوّحت بهم الخصومة، وفرّقهم التراب، فتداعوا إلى 
تكريس هذه الحقيقة، وتوافقوا على توثيق الصلات بين أبناء الإنسانية. 

بـ:  ما يسمى  لعقد  العالمية الخجولة  الدعوات  تأتي  السياق  وفي هذا 
متعددة  وه��ي مصطلحات  الأدي���ان.  أو  الثقافات،  أو  الح��ض��ارات،  ح��وار 

يجمعها رابط واحد، وهو الحوار.
و »الحوار كلمة محببة إلى الإنسان، سهلة على الآذان, لأنها - في اللغة 

وعلى  الرجوع,  على  الأخريات  كلماتها  معاني  تدل  عائلة,  بنت  العربية- 
المجاوبة  وعلى  المناصرة  وعلى  الثياب,  في  البياض  وعلى  العين,  جمال 
والتجاوب, ففي مختار الصحاح : المحاورة : المجاوبة والتحاور.. وإذا وجد 
الإنسان لحديثه مجيباً أو مجاوباً كان ذلك أدنى إلى رضاه؛ لأنه يشعره 

باحترام السامعين لما يقول, وعنايتهم به, واهتمامهم بلفظه أو مضمونه.
أما إذا تكلم فلم يكن لكلامه عند السامعين ص��دىً, فإن ذلك يشعره 
بالاستنكار لما يقول, أو الاستهانة بقائله، وهما شعوران سلبيان يصيبان 
بالأسى ويدعوان إلى العزلة, أو يدفعان إلى العنف والثورة. وكل ذلك لا 

تصيب البشرية به خيراً«)2(.
والحوار، وبالإضافة إلى كونه فنا لغويا، فهو وسيلة تواصل بين  	
الناس، يكشف كل طرف منهم ما خفي على صاحبه، وهو يحقق التوازن 
بين حاجة الإنسان للاستقلالية وحاجته للمشاركة والتفاعل مع الآخرين، 
إنه يعكس الواقع الحضاري والثقافي للأمم والشعوب، فالأمة التي تعتمد 
اللغة مع  أنها ستعتمد هذه  أفرادها، لا شك  تواصل بين  الح��وار وسيلة 

جوارها، ومع دول العالم الأخرى.
أن  إلى  الآخ��ر، بحاجة  الولوج في حوار  أننا، وقبل  والحقيقة  	
نتقن فن الحوار، فقبل أن تحاور الآخر أنت في حاجة إلى )ثقافة(، هذه 
)ثقافة  كلّ من حاور الآخر يملك  )ثقافة الح��وار(، فليس  الثقافة تسمى 
في  الثقافة  بهذه  يلتزم  الح���وار(  )ثقافة  يملك  م��ن  ك��ل  وليس  الح���وار(، 
حواراته. وإن من أهم مبادئ الحوار العامة هذه الخطوط الهامة للحوار 

الموضوعي الهادف: 
> أن لا نتحاور من أجل الحوار، وإنما من أجل الوصول إلى )الحقيقة(. 
> أن لا ن��ت��ح��اور م���ن أج���ل ان ن��ؤك��د )أن��ف��س��ن��ا( وإنم����ا م���ن أج���ل أن 

نؤكد)الحقيقة(.
تـنتصر  أن  أج���ل  م��ن  )ن��ن��ت��ص��ر( وإنم���ا  أن  أج���ل  م��ن  ن��ت��ح��اور  أن لا   <

)الحقيقة(.
> أن لا نتحاور في القضايا الاستهلاكية على حساب القضايا الحقيقية.

وإن أباكم واحد..
يحكي أحد رواد الفضاء: 	

كان طاقم الرحلة مؤلفا من خمسة أفراد، ننتمي إلى دول متباينة...، انعتقت 
بنا المركبة متوجهة صوب الفضاء، في البداية كان أحدنا يشير إلى قريته أو مدينته.. 
وتواصل المركبة ارتفاعها، فينادي كل واحد منا: هذه دولتي التي أنتمي إليها.. ثم 
ترتفع أكثر، وتتغير لغة الحديث، أصبحنا نتحدث عن قارات العالم: آسيا.. أوربا.. 
إفريقيا... وعندما شقت المركبة بنا عباب الفضاء صرنا نتحدث بلغة واحدة: انظروا 

هناك، إنه كوكب الأرض الذي ننتمي إليه جميعاً.

بقلم:
د. عبد السميع مصطفى الأحمد



13

> أن لا نتحاور في )العناوين الصغيرة( وننسى )العناوين الكبيرة()3(.
والمفاهيم  الأفكار  »من  تعتبر  »حوار الحضارات«  أن فكرة  المعلوم  ومن 
الأساسية التي انتهى بها القرن العشرون الميلادي، حيث أصبحت تحتل 
الفكرية  والنخب  العلماء  ل��دى  الاهتمامات  قائمة  ف��ي  ال��ص��دارة  مكان 

والسياسية، ومراكز البحوث المختلفة والمؤسسات الدولية. 
الكثير  أع��م��ال  ج��دول  بقوة على  م��ط��روح��اً  الم��وض��وع  ه��ذا  كما أصبح 
لاسيما  الاقتصادية.  وأيضاً  والسياسية،  الثقافية  الدولية  اللقاءات  من 
بعدما أعلنت الجمعية العامة للأمم المتحدة عام 2001 عاماً للحوار بين 
الحضارات. وكرّس منتدى دافوس الاقتصادي العالمي قبلها جلسة خاصة 

في عام 2000م، لتناول موضوع حوار الحضارات«)4(.
الأدي��ان والحضارات  العالمي بين  بالحوار  المسلمين - معنيون  ونحن - 
في  السماوية  ال��دي��ان��ات  أكبر  أح��د  يعد  الإس�ل�ام  لأن  ذل��ك  كبير؛  بشكل 
ثم  وم��ن  آخ��ر،  دي��ن  أي  ينل  لم  ما  والظلم  التشويه  من  ناله  وق��د  العالم، 
فواجبنا جميعا، إنْ على مستوى الدعاة، أو على مستوى المثقفين، وحتى 
على مستوى الأفراد، ألّا نفوّت مؤتمرا عالميا، أو محفلا دوليا، يهتم بهذا 
أن نملك زمام  بل علينا  فيه،  لنا حضور فاعل ومؤثر  يكون  الجانب، ولا 
المبادرة في هذا المجال، فنعقد المؤتمرات، ونجمع النخب العالمية، ونحشد 

لذلك القوى البشرية والمادية والروحية.
إلى  يدعو  وح��ض��ارة عندما  كدين  الإس�الم  أن  ذل��ك  مع  »نعتقد  وإننا   
العالم  تريد  التي  الحضارية(  )المركزية  يرفض  الحضارات  بين  التفاعل 
والكيانات  الأنم���اط  ف��ي  ومتحكمة  مهيمنة  مسيطرة  واح����دة،  ح��ض��ارة 
متعدد  ح��ض��ارات(  )منتدى  العالم  يريد  ف��الإس�الم  الأخ���رى،  الحضارية 
الأطراف... يريد الإسلام لهذه الحضارات المتعددة أن تتفاعل وتتساند، 
وتتبادل الثقافات والعلوم والأفكار، في كل ما هو مشترك إنساني عام ، 

وبما يخدم المصلحة العامة لكل الحضارات«)5(.
المشترك  وأن  يفرقهم،  مم��ا  وأك��ب��ر  أكثر  البشر  يجمع  م��ا  أن  ج��رم  لا 
الإنساني يفوق بكثير ما يميزهم، ومن هنا يأتي الاهتمام بهذه المشتركات 
العامة التي تجمع الإنسانية في منظومة واحدة. ونحن إذ نؤكد على هذه 
المشتركات لا ننفي أن لكل أمة خصائصها، ولكل ثقافة مميزاتها، بل ولكل 
الإنسانية.  أف��راد  جميع  عن  بها  يتمايز  التي  به  الخاصة  )بصمته(  فرد 
كَ  ولقد عبر القرآن الكريم عن ذلك أوضح تعبير، قال تعالى: }وَلَوْ شَاءَ رَبُّ
كَ وَلِذَلِكَ  ةً وَاحِدَةً وََال يَزَالُونَ مُخْتَلِفِيَن > إَِّال مَنْ رَحِمَ رَبُّ اسَ أُمَّ عَلَ النَّ َ لَج

خَلَقَهُمْ{، سورة هود: ١١٨ - ١١٩.
إن اختلاف الطبائع والملكات والتقاليد والمستويات الحضارية والفكرية 
ليس نقصا في التكوين البشري، وليس عامل تمزيق للجسد، بل هو عامل 
تكامل وتعاون، وحافز للتفتيق الذهني والعقلي والحضاري، فمن الملاحظ 
متباينة،  ثقافية  خلفيات  ذي  وقومي  بشري  بخليط  تتمتع  التي  الأمم  أن 
يكون نصيبها من التقدم أوسع وأرحب، إن استغلت ذلك استغلالا صحيا 
وصحيحا، فتلاقح العقول وتزاوج الأفكار يفجر الطاقات، ويحفز الملكات، 
}أهَُ��مْ  تعالى:  الله  ق��ال  العجيب،  المخلوق  ه��ذا  في  الكامنة  القوى  ويثير 
نْيَا وَرَفَعْنَا  يَاةِ الدُّ َ كَ نَحْنُ قَسَمْنَا بَيْنَهُمْ مَعِيشَتَهُمْ فِي اْحل يَقْسِمُونَ رَحْمَةَ رَبِّ

كَ خَيْرٌ  ا وَرَحْمَةُ رَبِّ خِذَ بَعْضُهُمْ بَعْضًا سُخْرِيًّ بَعْضَهُمْ فَوْقَ بَعْضٍ دَرَجَاتٍ لِيَتَّ
ا يَجْمَعُونَ{ الزخرف: ٣٢ . َّ مِم

في  الإسلامية  المنظمات  اتح��اد  رئيس  ال���راوي  أحمد  الدكتور  يقول 
المدنيات والثقافات والحضارات ظاهرة  التلاقح بين  أوربا: »ولا شك أن 
المدنيات  ه��ذه  أتباع  أن  رغ��م  الإنساني،  التاريخ  فجر  منذ  وحافلة  ثرية 
عليهم  عاد  ما  بحجم  للاعتراف  عادة  لا يميلون  والحضارات  والثقافات 
من مكاسب متواصلة من خلال هذه الحالة التكاملية الباهرة، فغالبا ما 
يكتفون بإحصاء بصماتهم التي طبعت جوانب من البيئات المدنية والثقافية 
والحضارية للآخرين، وهي بالمناسبة إحدى السمات المألوفة في العلاقة 

المتبادلة بين »نحن« و »الآخر«)6(.
ومن المناسب، في ختام هذا الطرح، أن نستمع للآخر، لنرى ونعرف ماذا 
أنقل كلمة القس عمانويل غريب  ، وفي هذا الصدد  يريد هو منا أيضا 
راعي الكنيسة الإنجيلية بالكويت، وقد وجّهها لمؤتمر: »نحن والآخر« الذي 

عقد في دولة الكويت بين 6- 8 مارس 2006 يقول القس عمانويل:
»إن العالم يتكون من شعوب وقبائل وأمم مختلفة في اللون واللغة والدين 
الكتب السماوية تعلن  والعادات والتقاليد والقيم والأفكار والعقائد، وكل 
هذه الحقيقة بوضوح، وعلى الجميع أن يعترفوا بحق الآخرين في الحياة 
الكريمة، فنحن نشترك جميعا في أننا أبناء آدم وحواء، فالبشر من هذه 
دون  الكريمة  الح��رة  الحياة  حق  في  المتبادل  والاع��ت��راف  إخ��وة،  الناحية 
الأساسية  المبادئ  من  دين،  أو  أو جنس  لون  بسبب  أو اضطهاد،  تهديد، 
التي يريدها الآخر من المسلمين.. والكتاب المقدس يذكر في هذا المجال: 
»فكل ما تريدون أن يفعل الناس بكم، افعلوا هكذا أنتم أيضا بهم« ) متى: 

.)7() 12-7
حقاً، إن البشر إذا أرادوا أن يعيشوا بسعادة، لا يطغى فرد على فرد، 
ولا قومية على قومية، ولا مذهب على مذهب، ولا دين على دين، ولا أمة 
على أمة... إذا أرادوا ذلك حقاً، فعليهم أن يتعاملوا مع الآخر، كما يحبون 

أن يتعامل الآخر معهم. 

المصادر والمراجع:
)1( حديث خطبة الوداع: الصحيح المسند للوداعي - رقم الحديث: 1536

للشيخ   - ونطاقه  شروطه  الحضارات  ح��وار  بعنوان:  الشابكة،  على  مقال   )2(
محمد سليم العوا.

القرآني - للسيد  المنظور  بعنوان: ثقافة الحوار وفق  الشابكة،   )3( مقال على 
عبد الله الغريفي.

والآخ��ر في  الأن��ا  وإشكالية  ح��وار الحضارات  بعنوان:  الشابكة،  مقال على   )4(
الفكر العربي والإسلامي المعاصر، للزهراء عاشور.

)5(  مقال على الشابكة، بعنوان: الإسلام ودوره في مشروع حوار الحضارات - 
محمد مسعد ياقوت.

)6( من مقال: نحن والآخر.. نحو علاقة أفضل بين مكونات المجتمع الإنساني، 
للأستاذ الدكتور أحمد الراوي - من أبحاث مؤتمر نحن والآخر - الكويت 2006. 
)7( من مقال: ماذا يريد الآخر من المسلمين- للقس عمانويل غريب -  من أبحاث 

مؤتمر نحن والآخر - الكويت 2006.	



14

Pr. Abderrahman Tenkoul 
Incontestablement,  le monde  passe actuellement 

par une conjoncture difficile, voire des plus critiques 
de l’histoire de l’humanité. Quand ce ne sont pas des 
guerres régionales qui le déchirent de part en part, c’est 
la gangrène terroriste  qui s’emploie méthodiquement 
à le meurtrir de la façon la plus terrifiante. Certaines 
questions s’avèrent alors indispensables : comment 
sortir de cet engrenage infernal mondialisé ? Par quel 
moyen pourrait-on éradiquer les rancœurs nés de 
ces phénomènes de violence et de contre violence 
atroces ? Comment rétablir la confiance entre peuples 
et sociétés qui les subissent ? De quelle façon serait-
il possible de faire naître et consolider l’espoir au sein 
des générations montantes pour un avenir plus apaisé? 

La réponse à ces questions n’est certainement 
pas des plus aisées. Les phénomènes de violence 
sont d’une telle complexité qu’il est presque impossible 
d’y apporter des solutions immédiates, adaptées à 
différentes situations et acceptables par les parties 
opposées les unes aux autres à l’échelle planétaire. 
Chacun sait en effet l’impuissance où se trouvent les 
instances internationales à régler des  conflits qui 
durent depuis de nombreuses années et ce, en dépit 
des ravages qu’ils causent tant sur le plan humain 
que matériel. Devant l’ampleur de tels désastres, 
qui ne serait-il pas tenté de penser avec Thérèse 
Delpech que l’humanité est entrée dans une phase d’ 
« ensauvagement » irréversible ? Mais a-t-on le droit 
de céder à une pareille vision pessimiste et défaitiste? 
Ne faudrait-il pas garder à l’esprit l’enseignement de 
Fréderich Hölderlin qui dit dans l’un de ses célèbres 
poèmes : «Là où croît le péril croît aussi ce qui sauve 
» ? 

Nourri et convaincu  de ce genre de  bonnes paroles,  
fécondantes d’amour et d’espoir, le poète Abdelaziz 
Saoud Al Babtaine  n’a de cesse de redoubler d’effort 
depuis déjà quelques décennies en vue de faire régner 
les valeurs de concorde et  de paix entre les peuples 
des cinq continents.  Sa Fondation, dont la principale 
vocation est de promouvoir la créativité poétique, ne s’y 

est pour autant jamais enfermée. Comment pourrait-
elle s’y laisser faire alors que le monde  nous interpelle 
impétueusement sous les gémissements de ses 
blessures devenues béantes et tellement douloureuses 
?

 Sous l’impulsion de son Président, la Fondation 
Al Babtaine ne lésine pas sur les moyens pour ériger 
la poésie  en tant que levier de lutte contre les formes 
de despotisme et d’incompréhension susceptibles 
d’entraîner le monde vers sa propre perte. Ainsi, les 
poètes de différentes générations et tendances d’écriture 
qu’elle a primés se singularisent essentiellement par 
leur qualité d’engagement dans cette voie qui donne 
tout son sens à la création.  

Lui-même poète, pétri de la grande tradition 
rhétorique arabe classique et populaire, Abdelaziz 

Le dialogue euro-arabe et le rôle de la diplomatie parallèle



15

Saoud Al Babtaine s’évertue à chanter l’avènement 
d’un monde autre, réconcilié avec la nature, dévoué 
à servir la plénitude de l’homme, à fertiliser la vie. Ce 
combat par la poésie, contre le fatalisme que certains 
voudraient à tout prix imposer, n’est pas resté inaudible 
et on ne peut que s’en réjouir. Car ce n’est en effet que 
justice. Dans de nombreuses universités prestigieuses 
à travers le monde, la poésie d’Abdelaziz est traduite, 
étudiée et commentée non seulement pour la valeur 
de son esthétique poétique d’où se dégage la lumière 
voluptueuse de son désert natal,  mais aussi en raison 
du message de fraternité universelle qu’elle porte et 
qu’elle répand. 

Forte de l’impact exercé par cette démarche et 
toujours à l’initiative de son Président, la Fondation 
s’est lancée dans un vaste programme d’organisation 
de colloques internationaux dédiés au dialogue  des 
cultures et des civilisations. Aussi bien en Europe que 
dans le monde arabe, l’objectif de ces colloques était de 
faire entendre la nécessité de : 

-	 donner une âme à la mondialisation et 
combattre ses effets hégémoniques, 

-	  récuser la pensée unique et condamner le 
recours à la répression pour l’imposer, 

-	 dénoncer les manipulations politiques et 
politiciennes de la religion, de l’identité et de la culture, 

-	 mettre fin à l’usage des armes pour résoudre 
les conflits quels qu’ils soient.

D’importants ouvrages ont été publiés par la 
Fondation,  rendant compte des débats profonds et 
audacieux qui ont été animés à ce propos. L’idée 
qui leur sert de fil conducteur est à la fois originale 
et capitale : il s’agit d’exploiter ce que l’humanité 
possède en commun, dans les  domaines culturel et 
civilisationnel, pour en faire un moyen d’édification de 
nouvelles convergences, de nouvelles synergies et 
de nouvelles promesses dans un avenir meilleur. Bien 
plus : ne pas craindre de revenir aux traumatismes 
occasionnés par toutes sortes de convoitises et de les 
dépasser moyennant un travail de relecture objectif 
et distancié. Car l’important est de déconstruire pour 
mieux reconstruire dans le cadre d’une approche 
libératrice d’énergies de tolérance, de reconnaissance 
et d’enrichissement mutuels.   

La tenue de ce colloque, qu’organise à Brussels la 

Fondation en partenariat avec le Parlement Européen 
(les 12 et 13 novembre 2013), s’inscrit parfaitement 
dans la même visée et la même vision. Mais il faut bien 
reconnaître que cette rencontre constitue une avancée 
décisive par rapport aux précédentes. Elle vient à point 
nommé pour souligner la nécessité de la diplomatie 
parallèle dans la résolution des conflits actuels qui 
paralysent de nombreuses régions de par le monde. 
Ainsi que l’a souvent dit Abdellaziz Saoud Al Babtaine, 
c’est par son moyen qu’il nous est possible d’apprécier 
nos différences autrement qu’en termes de conflits. Elle 
permet le changement des regards qu’on se pose les 
uns sur les autre et prépare le terrain à un meilleur vivre 
ensemble.  

Le monde arabe et l’Europe ont tout intérêt à 
développer cette diplomatie parallèle telle qu’elle peut 
être initiée conjointement par les associations de la 
société civile	 et les institutions représentatives des 
peuples. La Fondation que préside Abdelaziz Saoud 
Al Babtaine d’un côté et le Parlement Européen de 
l’autre ont le mérite d’en donner l’exemple à suivre. 
N’en déplaise à tous ceux qui ne savent se baigner que 
dans les eaux troubles, ils balisent ainsi le chemin d’un 
processus de dialogue qui sera sans doute long mais 
dont les résultats seront in fine des plus heureux, surtout 
qu’il invite à revisiter des questions fondamentales telles 
la démocratie en situation de transition et de mutation, 
la responsabilité des médias et des réseaux sociaux 
dans le dépassement des logiques d’affrontement, le 
rôle de l’éducations dans la formation des paradigmes 
d’intégration réciproque. 

Ce qui présage déjà du succès de l’initiative 
aujourd’hui entreprise est le fait que les organisateurs, 
les intervenants et les participants ne se sont pas 
réunis pour un échange de courtoisie ou dans un but 
de propagande, mais pour tracer en dehors de toute 
complaisance une véritable feuille de route d’un dialogue 
durable, qui soit à même d’apporter des réponses justes 
aux défis auxquels toute l’humanité est confrontée. Car 
qu’on ne se la cache pas : le dialogue euro-arabe est 
aussi sinon principalement un dialogue pour le triomphe 
de l’humain sur la barbarie. Engageons-nous donc tous 
à le porter à bout de bras. N’est-ce pas cela exactement 
ce qu’attend  de nous la Fondation Al Babtaine ? N’est-
ce pas là que réside le sens profond de sa mission ?



16

Cérémonie de clôture
Lors de la cérémonie de clôture 

de la «Conférence euro- arabe», 
qui s’est tenue après la fin des 
différentes séances de discussion, 
M. Gianni Pittella, vice-président 
du Parlement européen, a exprimé 
sa gratitude à Abdulaziz Al-Babtain 
pour l’organisation de ce séminaire 
à Bruxelles, en coopération avec 
le Parlement européen. Il a dit : 
«C’est un honneur et un plaisir pour 
moi de participer à ces discussions. 
Al-Babtain s’est engagé à investir 
dans le ‘dialogue’, et le fait que la 
fondation est ici à Bruxelles signifie 
la reconnaissance de l’importance 
d’établir un dialogue basé sur le 
respect et les valeurs communes». 
Pittella croit fermement que «le 
dialogue est le pilier sur lequel nous 
pouvons construire».

Il a insisté sur l’importance de 
la culture pour trouver des moyens 
afin de résoudre les crises actuelles. 
«Parallèlement à la diplomatie 
traditionnelle, nous avons besoin 
de diplomatie culturelle. La culture 
peut contribuer au renouvellement 
des relations entre l’Europe et le 
monde arabe. La culture peut être 
une ressource où nous pouvons 
trouver des solutions aux crises 
actuelles. Ces crises ne sont pas 
seulement de nature économique. 
Nous vivons également une crise de 
sens provoquée par la prévalence 
de l’argent et du matérialisme. Nous 
devrions nous concentrer davantage 
sur l’humanité et la culture. La 
coopération commerciale devrait être 
accompagnée par une coopération 
culturelle. De même, nous devons 
renforcer le dialogue entre l’UE et le 
monde arabe. La liberté, l’éducation 
et la culture sont les concepts clés 
sur lesquels nous devons nous 
concentrer».

Le Grand Rabbin d’Anvers, 
M. David Lieberman, a commencé 
par dire en arabe «Bismillah Al- 

Rahman al- Rahim » (Au nom de 
Dieu, le Clément et Bénéficier). 
Il a ajouté qu’il croit qu’il est de 
son devoir de souligner que «les 
conférences organisées par la 
Fondation Al- Babtain sont uniques». 
Comme il a auparavant assisté à 
d’autres conférences organisées 
par la Fondation, il affirmer 
que «contrairement à d’autres 
conférences, beaucoup est fait au 
niveau de la mise en œuvre des 
idées, et des résultats concrets sont 
proposés». Enfin, il a exprimé son 
espoir de se rencontrer bientôt dans 
une Jérusalem libre.

Le représentant du pape 
Francis à l’UE, le cardinal Alain 
Paul Lebeaupin, a été envoyé 
pour représenter le Pape «à cet 
événement important, puisque le 
dialogue interculturel, et notamment 
le dialogue entre l’Europe et le 
monde arabe est de la plus haute 
importance». Il a souligné l’appui 
du Vatican pour un tel dialogue, car 
c’est un dialogue interreligieux. «Il y a 
des citoyens musulmans en Europe, 
et des citoyens chrétiens au monde 
arabe. Nous devrions tous rendre 
hommage les uns aux autres. Nous 
ne pouvons que souhaiter d’autres 
dialogues comme celui organisé ici 
soient repris à l’avenir», a-t-il dit .

Pour sa part, Mohammad Abd 
Al- Samad de l’Université Al-Azhar, a 
remarqué que «tous les intervenants 
du monde arabe parlent au moins une 
des langues européennes, alors que 
les Européens ne sont pas en mesure 
d’adresser la parole en arabe aux 
Arabes». Selon Abd Al-Samad, cela 
signifie que «nous (les Arabes) sont 
des adeptes. Mais cela signifie aussi 
que nous n’avons aucun complexe 
de comprendre vraiment les autres 
et de coopérer avec eux». Il a insisté 
de ne pas blâmer la religion pour tous 
les problèmes au monde, comme «la 
religion n’est pas la source de tous 

les problèmes. Si nous croyons que 
seule la technologie est la bonne 
façon pour le développement, nous 
serons confrontés à des problèmes 
majeurs à l’avenir».

Le professeur Abraham 
Shlaim, qui a reçu lundi un prix de 
la Fondation Al-Babtain pour ses 
efforts déployés au renforcement 
du dialogue interculturel, a rappelé 
son admiration pour le travail de 
la Fondation Al-Babtain. En même 
temps, il a remercié l’organisation 
«de m’accorder cet honneur», ce qui 
n’est pas évident prenant en compte 
qu’il est Juif et israélien, tandis que 
la Fondation est une organisation 
arabo-musulmane. Il a souligné que 
«cela en dit beaucoup sur eux et 
leur générosité». Tout le travail de 
Shlaim l’a amené à la conclusion que 
«il n’y aura pas de paix au monde 
arabe avant que le conflit israélo-
palestinien soit résolu, et cela ne peut 
être fait par une solution militaire. 
La seule solution est le dialogue et 
l’éducation».

Le dernier mot de la conférence 
était réservé au président de la 
Fondation, M. Abdulaziz Saud Al-
Babtain, qui a affirmé que «des 
bonnes idées ont émergé de la 
conférence». Il a poursuivi: «Je 
suis très fier d’être ici avec toute 
cette élite politique, intellectuelle 
et journalistique, et d’avoir exprimé 
notre volonté de coexistence, de 
construire des ponts, et de créer 
un monde loin de représailles et de 
guerre. Et la seule façon de résoudre 
les problèmes entre les peuples 
et de créer la compréhension est 
par le dialogue». Néanmoins, Al-
Babtain est convaincu que seul le 
dialogue ne suffira pas. «Le but 
ultime de la conférence est d’avoir 
une continuation. Nous avons déjà 
des initiatives concrètes sur le terrain 
afin que le dialogue transformera les 
idées en mesures concrètes».



17

citoyens et de cet effet «les droits de 
l’homme et les droits des citoyens 
sont interdépendants». Il estime que 
la citoyenneté et de la démocratie 
commencent par une bonne 
éducation. Il a dit: «Une culture 
démocratique doit être introduite 
par l’éducation et doit être basée 
sur la libre expression. La chose la 
plus importante est de donner une 
voix aux jeunes pour exprimer leurs 
opinions. Mais à part les écoles, 

les parents et la société en général 
jouent un rôle aussi important, 
car l’apprentissage de la culture 
commence à la maison, se poursuit 
à l’école et se termine dans la vie 
réelle quotidienne». 

Dr. Abdulwahid Akmir, 
professeur d’histoire à l’Université 
de Mohammad V au Maroc, 
approuve ce que M. Petermann a 
dit, en particulier en ce qui concerne 
les communautés arabe en Europe. 

Il a mis l’accent sur les différentes 
approches dans le traitement de ces 
communautés. «En France, il existe 
des programmes d’intégration, 
afin de ‘transformer’ les arabes 
en français, alors qu’en Grande-
Bretagne il y a une vision plus ouverte 
vis-à-vis de ces communautés. 
La diversité y est acceptée plus 
qu’en France. Mais dans les deux 
approches il y a des dangers. 
En France, le danger est que la 
diversité est perçue comme une 
menace, alors qu’au Royaume-Uni, 
il y a le risque de créer des ghettos», 
a-t-il dit. Akmir a souligné que «la 
pluralité n’est pas une menace pour 
notre société, elle est au contraire 
un enrichissement. Ici en Europe, 
nous devons accepter la culture des 
Arabes, et les communautés arabes 
de l’Europe devraient prendre la 
culture européenne à leurs pays 
d’origine pour créer réellement une 
citoyenneté diversifiée». 

Dr. Luigi Moccia, président du 
Centre Altiero Spinelli à Rome, a 
tout d’abord exprimé sa profonde 
conviction que «s’il y avait un prix 
Nobel de dialogue, M. Abdulaziz 
Saud Al-Babtain l’aurait sans doute 
obtenu!» Il a poursuivi en disant que 
le dialogue que nous recherchons 
est «un dialogue au sein de la 
société, entre les personnes, entre 
les citoyens ordinaires. À cet égard, 
le défi de la diversité culturelle est 
de la considérer une vraie valeur». 
Moccia estime qu’il est extrêmement 
important de «mêler et intégrer 
les minorités», afin d’obtenir une 
diversité culturelle réelle et une 
citoyenneté à l’esprit ouvert.

Formation d’un 
comité permanent

A la fin de la conférence, le discours de clôture a été présenté 
à tous les invités présents. Il a annoncé la création d’un comité 
permanent d’une élite politique et intellectuelle pour représenter la 
conscience humaine partout au monde. Cette élite accordera autant 
de temps et d’efforts que nécessaire pour toutes les questions 
humanitaires en besoin de la contribution de la commission.



18

Troisième session: « Éducation et citoyenneté, 
des outils essentiels pour le 21e siècle »

Pendant la troisième et dernière 
session de la conférence le thème 
de ‘l’Éducation et la citoyenneté, 
étant des outils essentiels pour le 
21e siècle’ a été abordé. 

Dr Yousif Al-Ebrahim, l’ancien 
ministre de l’Education et conseiller 
actuel de l’émir du Koweït, a 
présidé la session. Il a exprimé son 
espoir de trouver, durant la séance, 
des réponses à certaines questions 
essentielles comme “quel est le 
rôle de la citoyenneté?” et “la 
citoyenneté, peut-elle jouer un rôle 
dans l’éducation afin que les jeunes 
comprennent parfaitement ce que 
signifie la citoyenneté?». 

Dr. Khaled Hroub, directeur du 
programme des médias au Centre 
de recherche du Golfe à Dubaï et 
du Projet des médias Arabes de 
Cambridge, a ouvert la séance 

en déclarant: “la citoyenneté et 
l’éducation sont entrelacés. Une 
bonne éducation mène à une 
bonne citoyenneté». Il a critiqué 
l’éducation au monde arabe parce 
que «notre éducation contenait 
un fond religieux et les institutions 
religieuses ont eu un impact sur 
l’éducation. Par conséquence, 
notre élite intellectuelle n’est pas 
assez critique, ce qui a résulté en 
une lacune importante». Il a ajouté: 
«Dans le monde arabe, nous vivons 
encore à l’ère pré-modernisation. 
Pour surmonter ce problème, nous 
devons interagir davantage avec les 
autres civilisations. Premièrement, 
nous devrions utiliser nos valeurs 
qui sont extrêmement importantes 
et s’appuyer sur elles. Il faut 
reconnaître qu’il existe une diversité 
et que personne ne possède la 
connaissance absolue et enseigner 

cela à nos étudiants». Il a réclamé 
de la solidarité, tolérance et 
coexistence, parce que «sans 
cela, il est impossible d’avoir une 
société à part entière. Il ne devrait 
pas y avoir de hiérarchie dans 
nos sociétés. . Nous sommes tous 
égaux». Il a ajouté: «Nous devons 
trouver un lien entre nos valeurs 
communes étant entre autres la 
liberté, la justice et l’égalité, car 
elles sont les piliers d’une véritable 
démocratie. Donc, nous ne pouvons 
pas dire que la démocratie est un 
produit d’importation occidentale, 
puis que nous reconnaissons tous 
que ces valeurs». 

De sa part, Dr Simon 
Petermann, professeur aux 
universités de Liège et de Bruxelles 
en Belgique, croit que tous les 
humains sont également des 



19

‘printemps arabe’, a-t-elle ajouté, 
et ceci en raison d’un «manque de 
moyens, manque de journalistes 
spécialisés et manque de temps». 
Elle a insisté sur les différents 
problèmes auxquels les médias 
traditionnels sont confrontés: «Les 

médias n’ont pas toujours les 
moyens et le temps pour vérifier 
leurs sources, et ils ne peuvent pas 
être partout. En ces temps, tout 
doit aller très vite. Les nouvelles 
d’il y a 20 minutes sont déjà des 
‘vieilles nouvelles’». Mme Nakad est 

d’opinion qu’il y a une opportunité 
pour les médias sociaux et les 
médias traditionnels à coopérer, car 
ils peuvent être complémentaires, et 
s’entraider pour atteindre un certain 
niveau de crédibilité.

Dr. Maria Lia Pop, doyen de 
la Faculté de science politique et 
d’études des médias de l’Université 
d’ Oradea en Roumanie, a exprimé 
son «soutien au dialogue entre les 
cultures et les peuples européens et 
arabes». De son point de vue en tant 
que politologue, elle tente d’analyser 
les médias sociaux d’une manière 
différente. Elle a dit que «les médias 
sociaux sont si puissants qu’ils 
peuvent même définir l’agenda 
des politiciens et des médias 
traditionnels». Elle a souligné qu’il 
est «essentiel que les personnes 
qui utilisent les médias sociaux 
sont bénignes et de bonne volonté, 
car ils ont une influence énorme 
sur la vie des peuples. Quant à la 
démocratie participative, l’efficacité 
dans l’action est primordiale». Elle a 
ajouté: «il devrait y avoir une sorte 
d’agence, une sorte de consortium 
pour classer les différents médias 
sociaux en termes de crédibilité». A 
cet effet,  Mme Pop veut proposer 
un nouveau concept de différents 
critères pour classer les différents 
médias sociaux.

Dr. Joseph Mifsud a commencé 
par attirer l’attention sur le fait que 
«seulement un nombre négligeable 
de personnes présentes ici n’ont 
pas un instrument qui peut créer 
des  médias sociaux» . À son avis, 
ce sont ces groupes de personnes 
qui utilisent ces instruments qui ont 
le contrôle en main.

Un fait important dans la 
montée des médias sociaux est «la 
réduction drastique des coûts de 
l’utilisation des technologies». Cela 
a, plus au moins mondialement, 
conduit à un «accès numérique qui 
est fondamentale pour améliorer la 
démocratie», comme l’ont démontré 
des recherches. Mais il y a aussi 
un autre côté, un côté négative, 
comme M. Mifsud a déclaré: «Les 
médias sociaux peuvent également 
être utilisés contre la démocratie, en 
minant la vie privée et la sécurité. Et 
nous ne pouvons pas sous-estimer 
leur importance».  



20

La deuxième session: « Les médias sociaux, 
un nouvel espace pour la démocratie »

Le deuxième jour de la 
Conférence de la Fondation Al-
Babtain sur ‘le dialogue euro-arabe 
au 21ème siècle...Vers une vision 
commune’ a commencé par une 
séance de matinée qui abordait 
le sujet des médias sociaux. 
Parallèlement aux transformations 
récentes sur le terrain politique, 
un nouveau type de média et de 
technologies de communication 
a émergé. Cette révolution ouvre 
la porte à des nouvelles façons 
différentes pour mieux comprendre 
‘l’autre’.

La présidente de la séance, 
Mme Giselle Khoury, journaliste 
d’Al Arabiya Nouvelles Channel, a 
ouvert la discussion en déclarant 
que «le Printemps Arabe a créé des 
stars sur Twitter et Facebook, mais 
ces personnalités ont disparu». 
Cela nous fait réfléchir sur le rôle 
des médias sociaux dans l’ère 
post-conflit. Mme Khouri s’est 
demandée: «peuvent les médias 

sociaux créer de bonnes choses 
après les révolutions et quel est 
leur rôle dans l’ère post-conflit?»

Le journaliste et rédacteur 
en chef égyptien, M. Gammal 
Ghiets, a répondu en disant que 
«les médias sociaux ont déjà 
surgi dans les années soixante du 
siècle dernier». Mais au monde 
arabe, le rôle clé de ces médias 
sociaux, comme nous l’observons 
aujourd’hui, a été atteint au 
moment où les révoltes ont débuté, 
bien que «les médias sociaux sont 
le résultat d’une longue évolution. 
Elle s’est terminée par la création 
d’un nouvel espace sociale pour la 
démocratie, puisque tout le monde, 
jeunes et vieux, de toutes classes 
sociales différentes partout dans le 
monde, peuvent utiliser les médias 
sociaux» . Il a ajouté: «Les jeunes 
ont vraiment stimulé l’utilisation 
de ces moyens technologiques. 
L’utilisation répandue de ces 
technologies a même abouti à 

influencer le comportement de 
toute une génération». L’internet 
est devenu un outil pour toutes 
les personnes qui souhaitent de 
l’exploiter, de manière positive ou 
négative. Un bon exemple pour 
clarifier ceci est l’Egypte. Ghiets 
a continué: «La jeunesse voulait 
déclencher une révolutionn, tandis 
que les régimes totalitaires ont 
utilisé ces médias pour poursuivre 
les blogueurs et les emprisonner».

Pour sa part, Mme Nahida 
Nakad, directeur adjointe de 
France 24 et Radio Monte Carlo, 
n’a pas «la même vision idéaliste 
sur les médias sociaux comme 
M. Ghiets», dit-elle. «Les médias 
conventionnels et traditionnels 
sont la meilleure garantie pour 
une société libre et démocratique. 
Pour survivre, les médias doivent 
être crédibles et transparentes» . 
Cela ne signifie pas que les médias 
traditionnels n’ont pas échoué 
en couvrant les évènements du 



21

objectifs. Le droit des minorités 
d’une part et des majorités d’autre 
part peut seulement être défendu 
par un gouvernement fort élu par 
le peuple». Il a souligné que les 
thèmes principaux de ce séminaire 

- la démocratie, la citoyenneté et 
l’éducation -  «sont exactement les 
partenariats recherchés entre le 
monde arabe et l’Europe».

Pour sa part, M. Mohammad 
Sabah Al-Salem Al-Sabah, 

l’ancien vice-Premier ministre et 
ministre des Affaires étrangères 
du Koweït, a voulu souligner que 
nous ne sommes pas seulement 
confrontés à des défis politiques 
et économiques, mais aussi 
écologiques. «Nous devons penser 
aux générations futures», a-t-il dit , 
«parce que nous sommes en train 
de détruire notre environnement et 
de rendre la vie très difficile pour 
nos descendants». Il croit que le 
monde industriel peut jouer un 
rôle important dans la diminution 
de la pollution de l’environnement. 
Il a ajouté : «Mon pays, le Koweït, 
est riche en pétrole, et c’est une 
grande responsabilité de ne pas 
abuser cette ressource naturelle. 
Nous avons besoin d’un effort 
mondial visant à limiter le niveau de 
CO2 considérablement augmenté, 
de sorte que les conséquences 
graves et perspectives sombres 
pour notre environnement peuvent 
être évitées».

Pour M. Michael Frendo, 
l’ancien ministre des Affaires 
étrangères de Malte, la clé de la 
démocratie réside dans un «espace 
public ouvert libre, où la presse, le 
peuple, les citoyens et la société 
civile peut contribuer à la discussion 
et à l’identification du bien public. La 
liberté d’expression et la croyance 
en elle est le cœur de la vie 
démocratique». Il a salué Abdulaziz 
Al-Babtain et sa Fondation pour 
«propager le dialogue nécessaire 
pour contribuer à la paix et au 
progrès». Mais il reconnaît aussi 
que la démocratie est un progrès 
qui prend du temps, en concluant: 
«Donnez du temps au temps! Il y 
a une courbe d’apprentissage et 
nous devons passer par elle».

La session a été clôturée par 
M. Mahy Al -Din Amaymour, l’ancien 
ministre de la Communication de 
l’Algérie, qui a conclu que l’audace 
et l’autocritique sont cruciales dans 
tous les processus humains: «Tout 
ce que je peux dire, c’est qu’en tant 
qu’êtres humains, nous devons 
continuer à penser. Nous devons 
faire preuve d’audace et nous 
devons nous corriger lorsque nous 
avons commis une erreur».



22

Mais la voie vers la démocratie 
dans le monde arabe s’est ouverte, 
puisque tout commence «par une 
idée et un idéal», comme l’a bien 
formulé M. Haris Silajdžić, l’ancien 

Premier ministre de Bosnie-
Herzégovine: «Les jeunes en 
Europe apprennent que le l’Union 
européenne a commencé comme 
une association de l’acier et du 

commerce. Même si cela est vrai, 
ce n’est qu’une partie de l’histoire. 
L’Europe a commencé avec une 
idée et un idéal. Il ne faut pas 
considérer l’Europe seulement le 
continent de l’Union du commerce. 
L’Europe a des valeurs, et est 
basée sur les rêves et des idéaux 
que nous réalisons maintenant.»

Entretemps, l’ancien Premier 
ministre libanais M. Fouad Siniora, a 
souligné que la démocratie ne peut 
être réalisé qu’au moment où «les 
citoyens participent et la volonté 
de la majorité est respectée». Il a 
ajouté: «Il faut qu’il y ait de l’unité, 
mais en même temps la diversité 
doit être respectée. Nous ne 
voulons pas des sociétés basées 
sur le conflit entre la majorité et la 
minorité. Les citoyens doivent être 
au pouvoir. Nous sommes contre 
les alliances des minorités qui ne 
pensent qu’à atteindre leurs propres 

La première séance : « repenser la démocratie »

Au cours de cette conférence de deux jours, un 
certain nombre de sujets est abordé dans différentes 
séances, dont la première était une discussion autour de 
«repenser la démocratie», qui a été animée par l’ancien 
ministre des Affaires étrangères du Maroc, Mohammed 
Ibn Issa. Plus que jamais la question de démocratie 
et de repenser les moyens pour faire fonctionner la 
démocratie dans les pays où l’oppression politique et 
l’absence de liberté dominaient est d’actualité dans 
le monde arabe. Repenser la démocratie est un vrai 
enjeu, particulièrement après les transformations 
géopolitiques, économiques et culturels importantes 
qui ont eu lieu.



23

AL-JAEZA
Mercredi 9 Moharram 1435 AD 13 November 2013 No.80 de la

conférencePhotos
L’Orient et l’Occident se Rencontrent
La Déclaration finale de la Session «dialogue euro-

arabe au XXIe siècle, vers une vision commune» est 
de contrarier la parole du célèbre poète anglais Kipling 
disant que «l’Orient et l’Occident ne se rencontreront 
jamais».

Avons-nous remarqué que la domination de la 
tolérance à tel point que les intellectuels arabes, présents 
à cette Session, sont convaincus que les grains de 
rencontres de l’Orient et de l’Occident sont innées en 
eux.

La parole du célèbre poète anglais Kipling disant 
que «l’Orient et l’Occident ne se rencontreront jamais» 
était le fruit et l’avènement d’une ère d’une farouche 
domination; sans, quand même, nier l’existence des 
éléments nécessaires pour une rencontre potentielle.

Quant aux occidentaux, l’Europe est un continent 
qui a contrubué beaucoup à l’humanité: les droits de 
l’homme; le siècle des lumières; la science, la littérature 
et l’art européens; le travail et la réussite.

Cela s’applique plus ou moins au monde arabe qui a 
connu une civilisation donnant l’exemple de cohabitation 
fraternelle de croyants de différentes religions, comme 
c’est le cas de l’Andalousie.

 Cela dit, les deux parties doivent effectuer une 
restrospection générale de leur parcours intellectuel 
surtout à notre époque de changement rapide et 
d’ouverture à l’autrui.

Est-il dans l’intérêt de tous de développer une relation 
fiable basée sur les valeurs, le respect mutual et la devise 
de la République française, à savoir: «la liberté, la 
fraternité et l’égalité».

Si l’Europe est prêt à mettre ses compétences à 
la disposition des autres nations entant que devoir 
humanitaire et moral. De notre part, dans le monde 
arabe, nous témoignons de notre volonté de dépasser les 
contingences et créer des liens durables entre les deux 
parties européenne et arabe et de créer ensemble un 
monde de justice et de respect envers autrui ainsi qu’un 
climat de confiance mutuelle.

Il est bien temps de comprendre que le dialogue 
interculturel est devenu une impérieuse nécessité pour 
nous faire connaître. Pour être satisfaisant pour tous 
les peuples, le dialogue doit être institutionnel et vécu 
individuellement et collectivement.

En conclusion, nous pouvons contrarier très 
humblement la parole du célèbre poète anglais en 
prouvant son contraire que l’Orient et l’Occident peuvent 
se rencontrer mainte fois pour la réalisation de l’avenir 
que nous voulons pour tous garantissant  la protection des 
droits humains et des libertés fondamentales, le respect 
de la dignité inhérente à la personne humaine pour que 
les prochaines générations vivent en paix.



24

that citizenship and democracy 
start with good education. He 
said: “A democratic culture should 
be introduced by education 
and must be based on self-
expression. The most important 
thing is to give young people a 
voice to express their opinions. 
But aside the schools, there is 
an equally important role for 
parents and society in general, 

as learning about culture starts at 
home, continues at school and is 
completed in real life”. 

Dr. Abdulwahid Akmir, 
professor of history at the 
University of Mohammad V in 
Marocco agrees with what Dr. 
Petermann said, especially in 
relation to the Arab communities 
living in Europe. He stressed 
the different approaches in 

dealing with these communities. 
“In France there are integration 
programs, because the Arab 
migrants should ‘become’ French, 
whereas in Great-Britain there is 
a more open view towards these 
communities and diversity is more 
accepted. But in both approaches 
there are dangers. In France the 
danger is that diversity is seen as 
threat, while in the UK there is the 
risk of creating ghetto’s”, he said. 
Akmir highlighted that “plurality 
isn’t a menace for our society, it 
is on the contrary an enrichment. 
Here in Europe we should accept 
the culture of Arabs, and the Arab 
communities of Europe should 
take the European culture to 
their homelands to really create a 
diverse citizenship”.

Dr. Luigi Moccia, president 
of the Center Altiero Spinelli 
in Rome, firstly expressed his 
profound conviction that “if there 
was a Nobel Prize for dialogue, 
Mr Abdulaziz Saud Al-Babtain 
would most certainly obtain it!” 
He continued by saying that the 
dialogue we are looking for is “a 
dialogue within society, among 
people, between the ordinary 
citizens. In this respect, the 
challenge of the cultural diversity 
is to see it as a true value”. Moccia 
finds it extremely important to 
“mix and mingle and integrate 
minorities”, in order to obtain 
real cultural diversity and open-
minded citizenship.

Formation of 
a permanent 

committee

At the end of the conference the closing statement was 
presented to all present invitees. It announced the formation of a 
permanent committee of political and intellectual elite to represent 
human conscience all over the world. This elite will spend as much 
time and efforts as needed to all humanitarian issues that is in 
need of the committee’s contribution.



25

The third and last session 
of the conference addressed 
the topic of ‘Education and 
citizenship, as being key tools for 
the 21st Century’. 

Dr. Yousif Al-Ebrahim, former 
Minister of Education and current 
counsellor of the Emir of Kuwait, 
chaired the session. He hoped 
that the session could try to 
find answers to some essential 
questions like “what is the role of 
citizenship?” and “Can citizenship 
play a role in education so that 
the youth understands exactly 
what citizenship means?”.

Dr. Khaled Hroub, director 
of the media programme at the 
Gulf Research Centre in Dubai, 
and of the Cambridge Arab Media 

Project opened the session by 
stating: “citizenship and education 
are interlinked. Good education 
leads to good citizenship”. He 
criticized education in the Arab 
world because “our education 
contained religious background, 
and the religious institutions had 
an impact on education. Therefor 
our intellectual elite isn’t critical 
enough, and that is an important 
shortcoming”. He added: “In 
the Arab world we are still living 
in the pre-modernisation era. 
To overcome this problem, we 
should interact more with other 
civilisations. Firstly we should use 
our extremely important values 
and build upon them by teaching 
our students that there is diversity 
and that nobody possesses 

absolute knowledge”. He called 
upon a solidarity, tolerance and 
co-existence, because “without 
that, it is impossible to have a full-
fledged society. There shouldn’t 
be any hierarchy in our societies. 
We are all equal.” He added: “We 
should find a link between our 
common values like freedom, 
justice and equality, as they are 
the pillars of true democracy. Thus 
we cannot say that democracy is 
a western import product, as we 
all acknowledge these values”.

For Dr. Simon Petermann, 
professor at the both the 
Universities of Liège and 
Brussels in Belgium, all humans 
are as well citizens and therefor 
“human rights and citizen rights 
are interdependent”. He believes 

Third session: « Education and citizenship, 
key tools for the 21st Century »



26

specialized journalists, and a 
lack of time” She stressed on 
different problems faced by the 
conventional media: “Media do 
not always have the means and 
time to check their sources, and 
they cannot be everywhere. In 

these times, everything should 
go so fast. News of 20 minutes 
ago is already ‘old news’”. In 
Mrs. Nakad’s opinion, there is an 
opportunity for social media and 
conventional media to cooperate, 
as they can be complementary, 

and help each other to reach a 
level of credibility. 

Dr. Maria Lia Pop, dean of the 
Faculty of Political Science and 
Media Studies of the University 
of Oradea in Romania, opened 
by expressing her “support for 
the dialogue between European 
and Arabic cultures and people”. 
From her perspective as a political 
scientist, she tries to analyse the 
social media in a different way. 
She said that “social media are 
so powerful that they can even 
set the agenda of politicians and 
traditional media”. She underlined 
that “it is crucial that people using 
the social media are benign and 
of good will, as they are affecting 
people’s lives tremendously. 
As for participative democracy, 
the ‘effectiveness in action’ is 
essential”. She added: “there 
should be a kind of agency, a 
sort of consortium that ranks the 
different social media in terms 
of credibility.” Therefor Mrs. Pop 
wants to propose a new concept 
with different criteria to rank the 
different social media.

Dr. Joseph Mifsud started by 
drawing the attention on the fact 
that “only a very small number 
of people in the conference 
don’t have an instrument that 
can create social media”. In his 
opinion, ‘control’ is in hands of 
that group of people that uses 
these instruments. 

An important fact in the rise 
of social media is “the dramatic 
reduction of costs in the use of 
technologies”. This led to an 
almost global “digital access 
that is fundamental to improve 
democracy, as research has 
proven”. But there is also a 
shadow side, as Mr. Mifsud 
said: “Social media can also 
be used against democracy, by 
undermining privacy and security. 
And we cannot underestimate 
their importance”. 



27

The second day of the 
Conference of Al-Babtain’s 
Foundation on the ‘Euro-Arab 
dialogue in the 21st Century…
Towards a common vision’ started 
with a morning session revolving 
around social media. Concurrent 
with the recent transformations 
in the political playground, a new 
type of media and communication 
technologies has emerged. 
This revolution opens the door 
to understanding ‘the other’ in 
different ways. 

The floor was firstly given 
to the president of the session 
Mrs. Giselle Khouri, journalist of 
Al Arabiya News Channel, who 
opened by stating that “Arab 
Spring has created stars in Twitter 
and Facebook, but these leading 
personalities have faded away”. 
This makes us think about the role 
of social media in the post-conflict 

era, as Mrs. Khouri asked: “Can 
social media create good things 
after the revolutions and what are 
their role in the post-conflict era?”

The Egyptian journalist and 
editor, Mr. Gammal Ghiets, replied 
by saying that “social media 
already arose in the sixties of last 
century”. But in the Arab world, the 
stage of key role of these social 
media, like we know it nowadays, 
was attained when the uprisings 
begun, although “social media 
are a result of a long evolution, 
that ended by the creation of a 
new social space for democracy, 
as everybody, young and old and 
of all different social classes all 
over the world, can use the social 
media”. He added: “The youth 
really boosted the use of these 
ICT means. The widespread 
use of these technologies even 
resulted in effecting the behaviour 

of a whole generation”. Internet 
became a tool for all people 
wanting to take profit of it. A good 
example to clarify this is Egypt. 
Ghiets continued: “The youth 
wanted to start an insurgency, and 
the totalitarian regimes even used 
these media to track the bloggers 
to prosecute and imprison them.”

On her part, Mrs. Nahida 
Nakad, deputy director of France 
24 and Radio Monte Carlo, hasn’t 
got “the same idealistic view 
on social media as Mr. Ghiets”, 
she said. “The conventional 
and traditional media are the 
best guarantee for a free and 
democratic society. In order to 
survive, the media need to be 
credible and transparent”. This 
doesn’t mean that traditional 
media didn’t fail during the 
‘Arab Spring’, she added, due 
to “a lack of means, a lack of 

The second session: « Social Media, 
a new space for democracy »



28

that the topics of this seminar, 
being democracy, citizenship 
and education “are exactly the 
partnerships that we are looking 
for between the Arab world and 
Europe”.

For his part, Mr. Mohammad 
Sabah Al-Salem Al-Sabah, 
former deputy Prime Minister 
and Minister of Foreign Affairs of 
Kuwait, wanted to point out that 
we are not only facing political 

and economical challenges, but 
also ecological. “We should think 
of the future generations”, he 
said, “because we are basically 
destroying our environment and 
making life quite difficult for our 
offsprings.”  He believes that 
the industrial world can play an 
important role in decreasing 
environmental pollution. He 
added: “My country Kuwait 
is rich in oil, and it is a great 
responsibility not to overuse this 
natural resource. There should 
be a global effort to restrain 
the tremendously increased 
level of CO2, so that serious 
consequences and a gloomy 
outlook for our environment can 
be obviated.” 

For Mr. Michael Frendo, 
former Minister of Foreign Affairs 
of Malta, the key of democracy 
lies in a “free open public space, 
where the press, the public, the 
individual citizens and civil society 
can contribute to the discussion 
and identification of the public 
good. Freedom of expression and 
believe in all of its manifestations 
is the heart of the democratic way 
of life.” He praised Abdulaziz Al-
Babtain and his Foundation for 
“propagating the dialogue that is 
necessary in contributing to peace 
and progress”. But he recognizes 
as well that democracy is a 
progress that takes times, as he 
concluded by saying: “Give time 
to time! There is a learning curve 
and we need to go through that.”

The session was closed 
by Mr. Mahy Al-Din Amaymour, 
former Communications Minister 
of Algeria, who concluded that 
audacity and self-criticism are 
crucial in all human processes: 
“All I can say is that as human 
beings, let’s go on thinking. We 
need to be bold and we need to 
correct ourselves when we have 
made a mistake”.



29

But the paving of the path 
to democracy in the Arab world 
has begun, since it all starts “with 
an idea and ideal”, as Mr. Haris 
Silajdžić, former Prime Minister 
of Bosnia and Herzegovina said: 
“Young people in Europe learn 

that the European Union began as 
an association of steel and trade. 
Although this is true, it is only one 
part of the story. Europe began 
with an idea and ideal. Let’s not 
make Europe the continent of 
the union of trade only. Europe 

has values, and is based upon 
dreams and ideals that we are 
realizing now.”

Meanwhile, the former 
Prime Minister of Lebanon M. 
Fouad Siniora, highlighted that 
democracy is can only be achieved 
when “citizens participate and the 
will of the majority is respected”.  
He added: “There must be unity, 
but in the same time respect 
for diversity. We do not want 
societies that are based on 
conflict between the majority and 
minority. The citizens should be in 
power. We are against alliances 
of the minorities who want to fulfil 
their proper objectives. The right 
of both minorities and majorities 
can only be defended by a strong 
government that was elected 
by the people.” He emphasized 

The first session: « rethinking democracy»

During this two-day conference, a number of topics 
is discussed in different sessions, of which the first 
revolved around “rethinking democracy”, and was 
moderated by the former Minister of Foreign Affairs 
of Morocco, Mohammad Ibn Issa. Democracy, and 
rethinking ways to make democracy work in countries 
where political oppression and lack of freedom ruled 
over political freedom and participation in governing, 
is nowadays a key issue in the Arab world. Particularly 
after the uprisings causing major geo-political, 
economic and cultural transformations. 



AL-JAEZA
AL-Jaéza

Non - periodical magazine

Owner and President
Abdulaziz Saud Al-Babtain

Editor In Chief
Abdulrahman Al-Babtain

Managing Editor
Adnan Farzat

Editorial Secretary and 
Proofreading

Mahmoud Al-Bajali

Editorial Board and Translation
Abdulmoneim Salem
Ahmed Fadel shablol

Lore Baeten
Dr. Abdus’ samea Al-ahmad

Dr. Adnan Mehrez

Production
Mohammed Al-Ali

Layout and Lettering
Ahmed Metwalli

Photography
Tarik Argaz

The Foundation’s Contact
Tel: +965 22406816 - 22415172

Fax: +965 22455039
E-mail : kw@albabtainprize.org

 www.albabtainprize.org
 

albabtainprize

Wednesday 9 Moharram 1435AD 13 November 2013 No.80

The most remarkable thing we reached in the session of  “ Euro-Arab dialogue 
in the twenty - first century .. Towards a common vision” is to create a reality 
contrary to the saying of the famous English poet Kipling: “East is East, and West 
is West, and never the twain shall meet”.

According to what we have seen of interest and yearning for the convergence 
of all parties, the nature of tolerance overcomes the exceptional cases that arouse 
disputes and conflicts. We have seen on the part of Arab intellectuals in this 
session, how they see the East and West baring the seeds of accord and tolerance 
instead of the accidental causes of division.

The words of the well known English poet Kipling “East is East, and West is 
West, and never the twain shall meet.” Is the product of the era of conflicts fever 
that hit some countries in the world and actuated some of them to extend their 
authority over the other, but that does not mean the absence of the elements of 
meeting on common ground with common aspirations.

On the one hand the of the West, Europe is not a solid mass to be accepted  or 
rejected as a whole without discussion, for the European scene is full of positive 
elements, as there is Europe of human rights, and Europe of the Enlightenment, 
and Europe of  science, literature and art , and Europe of work and achievement.

This is also applies to the Arab world with its contradictions; the negatives 
and positives, its cultural heritage, which gave a great example of coexistence 
between the different religions and cultures, as in Andalusia and others.

So the two parties should seek a deep intellectual self review, especially after 
the West had realized the infertility of the hegemony, and the East realized the 
infertility of self isolation.

The conditions nowadays have become ready for a new kind of relationship, 
the relationship that starts from the slogans of the mother European revolution: 
the French Revolution, namely: “ liberty, fraternity and equality”  to embrace the 
countries of the world not to be limited to the European space .

Europe, after being internally arranged and integrated, can be a leader in the exploitation 
of its power and wealth to help the other to live up to be a fellow on the way of science and 
culture, and this is a humanitarian and moral duty that cannot be overlooked.

We, in the Arab world, do not want the wounded memory to block the way  of 
the future, we, together, look forward , leaving behind us centuries of intolerance 
and wars, and we cannot but agree on building a new world based on justice and 
mutual respect, and mutual trust.

Dialogue has become a necessity in order to recognize each other correctly, 
and in order to build cooperation for common benefit.

Dialogue will not be feasible unless embodied in foundations, and reflected in 
programs and projects, to turn talk into action, and action into tangible results that 
bring together the nations and peoples.

We can, after this session, prove that the saying of the English poet was 
not accurate and that East and West can meet, not in a fleeting moment but in a 
continual journey towards building the future ensuring that all peoples have the 
right to liberty and dignity and peace.

Abdulaziz Saud Al - Babtain

East and West meeting together



31

Closing ceremony
During the closing ceremony 

of the ‘Euro-Arab Conference’, 
that took place after the different 
discussion sessions, Mr Gianni 
Pittella, Vice-president of the 
European Parliament, expressed 
his gratefulness to Abdulaziz 
al-Babtain for organizing 
this seminar in Brussels, in 
cooperation with the European 
Parliament. He said: “It is an 
honour and pleasure for me to 
contribute to these discussions. 
Al-Babtain has committed to 
investing in ‘dialogue’, and the 
foundation being here in Brussels 
means an acknowledgment of the 
importance to build a dialogue 
based on respect and common 
values.” Pittella strongly believes 
that “dialogue is the pillar on 
which we can build”.

He stressed on the 
importance of culture to find 
ways to overcome the current 
crises. “Alongside traditional 
diplomacy, we need cultural 
diplomacy. Culture can contribute 
to the renewal of relations 
between Europe and the Arab 
world. Culture can be a resource 
where we can find solutions to 
the current crises. These crises 
aren’t just of economical nature. 
We are also going through a 
crisis of meaning caused by 
the prevalence of money and 
materialism. We should focus 
more on ‘humanity’ and culture. 
Cultural cooperation should 
concurrent trade cooperation. 
Likewise, we need to strengthen 
the dialogue between the EU 
and the Arab world. Freedom, 
education and culture are the key 
concepts on which we should 
concentrate.”

The Chief rabbi of Antwerp, 
Mr David Lieberman, started 
by saying in Arabic “Bismillah 

Al-Rahman al-Rahim” (In the 
name of God, the Merciful and 
Beneficiary). He continued that 
he thinks it is his duty to underline 
that “the conferences organized 
by Al-Babtain’s Foundation are 
unique”. As he attended already 
other conferences organized by 
the Foundation, he can proof that 
“unlike other conferences, there 
is a lot done implementation 
wise, and concrete outcomes are 
offered”. Finally, he expressed 
his hope of meeting soon in a 
free Jerusalem.

The Representative of Pope 
Francis to the EU, Cardinal 
Alain Paul Lebeaupin, was 
sent to represent the Pope 
“at this important event, as 
the intercultural dialogue, and 
especially the dialogue between 
Europe and the Arab world 
is of utmost importance”. He 
underlined the Vatican’s support 
for such a dialogue, because 
it is an interreligious dialogue. 
“There are Muslim citizens in 
Europe, and Christian citizens in 
the Arab World, and we should 
all pay respect to each other. 
We can only wish for a dialogue 
like the one organized her to be 
broadened in the future”, he said.

For his part, Mohammad Abd 
Al-Samad of Al-Azhar University, 
noticed “that all the panellists of 
the Arab world spoke at least 
one of the European languages, 
while the Europeans weren’t able 
to address the Arabs in Arabic”. 
According to Abd Al-Samad this 
means that “we (the Arabs) are 
followers. But it also means we 
haven’t got any complexes to 
really comprehend the others 
and cooperate with them”. He 
insisted on not blaming religion 
for all problems in the world, as 
“religion isn’t the source of all 

problems. If we believe that only 
technology is the right way to 
go forward, we will face major 
problems in the future”. 

Professor Abraham Shlaim, 
who was awarded a price of 
Al-Babtain’s Foundation on 
Monday for his on-going efforts 
to strengthen the intercultural 
dialogue, recalled his admiration 
for the work of Al-Babtain’s 
Foundation and he thanked the 
organisation “to bestow this great 
honour on him”, as he is Jew and 
Israeli, while the Foundation is an 
Arabic Muslim organization. He 
emphasized that “this says a lot 
about them and their generosity”. 
All of Shlaim’s work led him to the 
conclusion that “there will be no 
peace in the Arab world until the 
Palestinian-Israeli is solved, and 
this cannot be done by a military 
solution. The only solution is 
dialogue and education”. 

The last word of the 
conference was for the president 
of the Foundation, Mr Abdulaziz 
Saud Al-Babtain, who affirmed 
that “good ideas emerged out of 
the conference”. He continued: 
“I am very proud to be here with 
all this political, intellectual and 
journalists elite, and to have 
expressed our commitment to 
coexistence, to build bridges, 
and to create a world far from 
retaliation and war. And the 
only way to solve the problems 
between people and create 
understanding is by dialogue”. 
Nonetheless, Al-Babtain is 
convinced that dialogue only 
won’t suffice. “The ultimate aim 
of the conference is to have 
a continuation. We already 
have concrete initiatives on the 
ground so that the dialogue will 
transform the ideas into concrete 
measures”.



CLOSING OF THE 13TH CONFERENCE: FORMATION 
OF AN INTERNATIONAL BOARD OF INTELLECTUALS 

TO ENCOUNTER HUMANITARIAN CRISES

THE SESSIONS OF THE CONFERENCE 
REAFFIRMS THE ROLE OF DEMOCRACY TO 
REALIZE A WORLD WITHOUT CONFLICTS

ABDULAZIZ SAUD AL-BABTAIN: WE 
SHOULD TRANSFORM THE IDEAS OF THE 

DIALOGUE INTO REAL ACTION PLANS

AL-JAEZA
Wednesday 9 Moharram 1435AD 13 November 2013 No.80


